
 1 

Alain Patrick Olivier (Nantes Université) 

Beethoven-Hegel-Adorno : dialectique et libre improvisation 

Séminaire mamuphi (mathématiques–musique–philosophie) 

Paris, Ircam, 4 février 2023 

 

Je remercie Guillaume Laplante-Anfossi et les organisateurs du séminaire Mathématiques-

Musiques-Philosophie, Charles Alunni , Mathias Béjean , Martin González et François 

Nicolas  pour leur invitation à venir clore cette journée de séminaire sur l’actualité des 

romantismes, et clore spécialement cet après-midi sur les rapports entre William Lawvere et G. 

W. F. Hegel, c’est-à-dire sur les rapports entre mathématiques et dialectique, et plus 

spécialement, à travers Hegel, sur le rapport entre mathématiques, musique et dialectique. Je 

traiterai pour ma part seulement du rapport entre musique et dialectique, entre musique et 

philosophie en me plaçant du point de vue de la philosophie et de la façon dont celle-ci 

appréhende dialectiquement la musique. Il y a une façon de faire de la philosophie dialectique, 

il y a une façon de faire de la musique dialectique, et puis une façon de la théoriser ou de la 

réfléchir. L’enjeu est la façon dont la philosophie pense son lien dialectique avec la musique, 

ou même la façon dont la philosophie peut penser ce rapport (tel qu’il s’exemplifie dans la 

relation entre la musique de Beethoven et la philosophie de Hegel). Or, ce domaine de réflexion 

est très spécifique à la philosophie de Theodor W. Adorno. Peu de philosophes ont poussé plus 

loin non seulement la réflexion sur la musique, mais l’idée d’une identité de la musique et de 

la philosophie, qui passe par la question de la dialectique. Cela n’existe pas dans Hegel, ou du 

moins, si on peut le retrouver, c’est en faisant le détour par la philosophie d’Adorno. D’où l’idée 

d’aborder la question du rapport de Hegel et Beethoven à travers l’ouvrage Beethoven : une 

philosophie de la musique d’Adorno 1. 

 
1 T. W. Adorno, Beethoven : une philosophie de la musique, éd. R. Tiedemann, Préface J. O. Bégot, trad. S. Silberfarb, Paris, 

Éditions Rue d’Ulm, 2020. Cette traduction a fait l’objet d’une présentation lors d’une journée d’études organisées par Jacques-



 2 

Adorno part de l’idée, rappelée par Guillaume Laplante-Anfossi, que le rapport entre la musique 

de Beethoven et la philosophie de Hegel n’est pas de l’ordre de la comparaison, ni de l’analogie, 

mais, selon Adorno, il s’agit de la « chose même ». S’il s’agit d’une « même chose » dans le 

processus de la musique et dans le processus de la philosophie, cela demande néanmoins à être 

démontré, car les philosophes, dans la tradition, tendent plutôt à poser une distinction entre ce 

qui serait, d’une part, le domaine de la philosophie et, d’autre part, le domaine de l’art, de la 

littérature. C’est une spécificité de l’approche d’Adorno qui soulève de nombreuses questions. 

Et aujourd’hui, nous ajoutons encore un troisième terme, qui est la mathématique. Cette identité 

de la musique et de la philosophique, désignée par le vocable de la dialectique, pourrait être 

évoquée dans une forme d’identité à trois. Mais nous, de cette dernière question, nous ne 

traiterons pas ici 2. 

Remarque sur les romantismes 

Je ferai une remarque sur la question du romantisme, qui est le thème du séminaire. Beethoven 

et Hegel appartiennent au temps du romantisme historiquement. Mais cela ne signifie pas que 

ni cette musique ni cette philosophie appartienne au mouvement du romantisme. Je remercie 

Guillaume Laplante-Anfossi pour cette citation pertinente suivant laquelle Beethoven contient 

tout le romantisme mais aussi sa critique, voire toute sa critique. On pourrait dire la même chose 

de la philosophie de Hegel.  Ce sont deux positions qui s’écartent aussi bien de la position 

romantique, non pas seulement parce qu’elles appartiendraient à une époque classique, ou néo-

classique, ou pré-romantique, mais parce qu’elles peuvent se comprendre déjà comme des 

formes de critique du romantisme. On a pu définir la philosophie de Hegel d’une façon générale 

 
Olivier Bégot et Fériel Kaddour à l’École normale supérieure de Paris, et je vais reprendre ici quelques-unes des réflexions que 
j’avais développées à cette occasion. Cf. A. P. Olivier : Beethoven–Hegel-Adorno : dialectique et libre improvisation, ENS-
PSL, 18/03/2022. https://hal.science/hal-03614184 
2 Voir aussi F. Laruelle, Tetralogos, Paris, Cerf, 2019 (indication de F. Nicolas).  



 3 

comme une critique du romantisme3, qu’il s’agisse du romantisme politique, du romantisme ou 

du romantisme esthétique, voire même d’une forme de romantisme philosophique.  

Dans les Illusions perdues d’Honoré de Balzac, en 1821, un personnage dit : « — Mon cher, 

vous arrivez au milieu d’une bataille acharnée, il faut vous décider promptement. La littérature 

est partagée d’abord en plusieurs zones ; mais les sommités sont divisées en deux camps. Les 

écrivains royalistes sont romantiques, les libéraux sont classiques.  La divergence des opinions 

littéraires se joint à la divergence des opinions politiques, et il s’ensuit une guerre à toutes 

armes, encre à torrents, bons mots à fer émoulu, calomnies pointues, sobriquets à outrance, 

entre les gloires naissantes et les gloires déchues. Par une singulière bizarrerie, les royalistes 

romantiques demandent la liberté littéraire et la révocation des lois qui donnent des formes 

convenues à notre littérature ; tandis que les libéraux veulent maintenir les unités, l’allure de 

l’alexandrin et les formes classiques. Les opinions littéraires sont donc en désaccord, dans 

chaque camp, avec les opinions politiques. Si vous êtes éclectique, vous n’aurez personne pour 

vous. De quel côté vous rangez-vous ?4 » 

C’est un peu la situation d’Adorno dans Philosophie de la nouvelle musique. Entre la musique 

moderne et la tentation classique ou néoclassique, d’un point de vue esthétique, de quel côté 

vous rangez-vous ? Le point de vue politique apparaît chez Hegel car l’école romantique, en 

Allemagne, correspond à la théorie et la pratique de la restauration sous toutes ces formes. C’est 

là qu’on peut opérer la distinction entre romantisme politique et romantisme esthétique. Dans 

la théorie de l’art de Hegel, il y a un concept de l’art romantique. Il est identique au concept de 

l’art moderne. Il y a une validité esthétique du concept de romantisme, alors que du point de 

vue politique, dans la philosophie du droit, ce n’est pas le cas. Il n’existe pas de concept du 

romantisme en politique ni en philosophie. Mais je ne vais pas parler de la question du 

 
3 O. Pöggeler, Hegels Kritik der Romantik, Paderborn, Fink, 1999. 
4 H. de Balzac, Un grand homme de province à Paris, 1re édition, Paris, Hippolyte Souverain, 1839, pp. 146-148. 

https://langloishg.fr/2019/11/04/classicisme-et-romantisme-royalisme-et-liberalisme-la-republique-des-lettres-sous-la-
restauration/ 



 4 

romantisme en tant qu’elle. Ce dont on peut parler c’est la façon dont la philosophie de la 

modernité théorise ce lien entre musique et dialectique tel qu’il s’exemplifie dans cette relation 

entre Hegel et Beethoven. C’est pourquoi on peut s’attacher à la philosophie d’Adorno.  

D’ailleurs, la philosophie d’Adorno est en lien à la modernité mais également au romantisme, 

comme la musique de Beethoven dont elle parle, comme la philosophie de Hegel. Elle thématise 

et défend la modernité, elle en est un manifeste aussi bien du point de vue de l’esthétique de la 

musique, que d’une façon générale. C’est contre Adorno que devra se positionner Jügen 

Habermas dans son Discours philosophique de la modernité. La philosophie d’Adorno est une 

défense de la modernité dans une identité entre le romantisme et la modernité. Pour Adorno, il 

n’y a pas lieu nécessairement d’opérer une distinction. Cela suppose d’avoir un concept du 

romantisme particulier. Sa philosophie incarne également la modernité dans sa forme, dans son 

organisation, son écriture. Elle en emprunte, au contraire, l’un des traits essentiels, à savoir la 

forme fragmentaire. La forme fragmentaire est pensée négativement par rapport à la forme-

système et à la totalité. Le fragment se pose par rapport à la totalité à laquelle il répond. Le 

choix du fragment est une position négative à l’égard de la totalité. Et cela est déjà présent chez 

les romantiques d’Iéna, et même chez le premier Hegel, dans sa période d’Iéna. Ensuite, il y a 

une décision formelle à donner à la philosophie une forme systématique. Et cette forme 

systématique peut avoir, d’ailleurs, des liens avec une conception mathématique de la 

philosophie, au sens de Spinoza et de Descartes, mais c’est une autre question. Le livre sur 

Beethoven lui-même se donne comme fragmentaire. Cela peut apparaître comme une 

dimension contingente, un trait lié à l’état d’inachèvement du projet, mais cela entretient 

également un lien avec la forme sous laquelle s’exprime le romantisme philosophique, qui 

remonte au romantisme allemand, au romantisme iénien des années 1790. Car, dans Dialektik 

der Aufklärung (Dialectique de la raison), on trouve pratiquée et revendiquée cette fois de façon 

claire la forme fragmentaire. Le sous-titre est : fragments philosophiques. Et même, dans 



 5 

Negative Dialektik, l’ouvrage central de 1966, où Adorno expose sa conception de la 

philosophie et de la dialectique, sous l’apparence générale de grande forme et de forme 

continue, on pourrait mettre en évidence une logique fragmentaire sous-jacente qui est tout 

aussi essentielle, mais dissimulée, qui entretient un rapport différent à la systématicité.  

Peut-on parler d’une logique ou d’une dialectique à l’œuvre dans la musique ?  

Pour les philosophes, l’une des difficultés est de savoir si on peut réciproquement considérer la 

logique musicale comme identique à la logique philosophique et à la dialectique. Max 

Horkheimer dit que la philosophie n’est pas une symphonie ; on ne peut pas comparer une 

œuvre philosophique avec une œuvre musicale. C’est donc déjà une tension à l’intérieur d’un 

champ théorique très proche. Pour Adorno – en effet – la question est certes de savoir dans 

quelle mesure la musique, et la dialectique à l’œuvre dans la musique peut constituer un modèle 

pour penser la logique, ou pour penser la dialectique, ou pour la repenser, après Hegel, après 

Marx, en particulier pour penser ou justifier une forme de logique spéculative dans des termes 

qui ne soient pas empruntés à la logique classique.  

La musique aurait un rôle à jouer dans le débat logique et métaphysique, et elle aurait à jouer 

pour la dialectique un rôle de preuve au même titre que les mathématiques pour la logique 

traditionnelle. A travers la musique, il s’agit de montrer comment une autre logique est possible. 

Cela permet à Theodor W. Adorno d’élaborer sa propre dialectique à partir de cette réflexion 

formelle et de cette pratique de la musique et de la philosophie. Dans son texte d’hommage 

posthume, par exemple, Pierre Boulez a donné une description du processus dialectique à 

l’œuvre dans la pensée d’Adorno, qui ne passe pas seulement par la musique de Beethoven, 

mais par tout son rapport à la musique moderne5.  

 
5 P. Boulez, Regards sur autrui, Points de repère, t. II, Paris, C. Bourgois, 2005, p. 660. 



 6 

Dans le livre sur Beethoven, les catégories logiques de Hegel s’appliquent « sans violence » à 

la musique de Beethoven et elles fournissent un « modèle ». La dialectique à l’œuvre dans la 

musique de Beethoven fournit un tel modèle pour penser la logique, penser la dialectique, voire 

même pour dépasser le cadre de la logique de Hegel. Pour le dire dans les termes de l’ouvrage : 

se pourrait-il que Beethoven soit plus dialectique que Hegel ? sa musique, sa pensée permet-

elle de contribuer à l’élaboration d’un modèle dialectique aujourd’hui ? 

On peut se demander dans quelle mesure l’analyse fragmentaire et située historiquement que 

propose Adorno est pertinente au regard de notre expérience et de notre savoir de la musique 

de Beethoven aujourd’hui. Dans la suite, je vous propose de parler de la façon dont Adorno 

thématise le problème du rapport de Hegel à Beethoven dans ses fragments ; donner quelques 

éléments pour critiquer la position d’Adorno et mettre en évidence certaines difficultés dans sa 

théorie.  

Musique et concept 

Nous disions que, pour Adorno, le rapport entre Beethoven et Hegel réside dans la chose même. 

Cela se heurte néanmoins à l’absence de fait, à l’absence de pensée mutuelle entre Hegel et 

Beethoven, au sens où il n’y a pas de réflexion de l’un sur l’autre ; il n’y a pas eu historiquement 

de pénétration mutuelle. Mais, pour Adorno, le fait que l’on ne puisse établir aucune 

« influence » de l’un sur l’autre ne constitue pas une objection. Au contraire, cela revient à 

situer le débat sur un autre plan qu’historique, sur un plan épistémologique. Même si Hegel 

n’avait pas connu la musique de Beethoven, ou s’il n’était pas parvenu à la comprendre, cela 

ne nous empêche pas d’établir une correspondance entre la logique à l’oeuvre dans sa 

philosophie et celle qui est présente dans la musique de Beethoven, en particulier entre la 

structure de la logique dialectique et la structure de la musique tonale, c’est-à-dire entre le 

système tonal (« la sonate est le système fait musique ») et le système dialectique.  



 7 

Comme l’écrit Adorno, entre la musique de Beethoven et la logique de Hegel, il ne s’agit pas 

seulement d’établir un rapport « d’analogie ». Si l’on va au-delà de « l’analogie », c’est parce 

que la musique (beethovénienne) ne se contente pas d’emprunter des traits d’identité 

contingents avec la philosophie (hégélienne), mais elle est le concept logique lui-même présenté 

sous une forme musicale6.  

Le problème est qu’il faut établir un rapport entre des catégories logiques de la philosophie 

hégélienne, lesquelles supposent un contenu, un rapport au monde réel. C’est une objection 

qu’a fait Hegel  à Felix Mendelssohn Bartholdy sur la possibilité de comparer la musique et la 

logique. La limite de ce rapport est que les catégories musicales ne sont pas de l’ordre de la 

prédication. C’est cela qui intéresse Adorno. Il établit une continuité entre, d’une part, une 

logique musicale qui se trouve substantifiée par l’analyse sociologique et d’autre part une 

analyse de la logique spéculative décollée du champ de son application philosophique. Il y a 

une « synthèse » en musique qui n’est pas celle du « jugement » prédicatif et se situe donc dans 

un tout autre rapport à la vérité « apophantique ». Il s’instaure de ce fait un rapport entre la 

logique du jugement (prédicatif) et la logique musicale qui est de l’ordre de la « mimesis ». La 

fonction de cette « mimesis », qui est en retrait par rapport au langage, est une fonction critique 

vis-à-vis de la logique du jugement. C’est la dimension de critique qui est présente dans la 

musique de Beethoven par opposition à la logique philosophique : la volonté de « révoquer la 

logique porteuse de jugement » et de lui « échapper ». Adorno lit la musique de Beethoven 

comme une forme de critique de la logique traditionnelle. C’est comme si la musique aurait une 

fonction de répondre à une problématique posée par la situation historique de la logique. Ce qui 

n'est pas aberrant du point de vue de la problématique du romantisme, car on est habitué à 

considérer le romantisme littéraire, mais sans doute moins le romantisme musical, comme une 

réponse donnée à la philosophie post-kantienne.  

 
6 T. W. Adorno, Beethoven, Philosophie de la musique, op. cit., p. 18 ; « il s’agit de répondre sans détour à la question : 

qu’est-ce que des concepts musicaux immanents ? ». 



 8 

Beethoven est parvenu au « concept d’un mode de composition dialectique » véritable. Quel 

lien ce mode de composition peut entretenir avec la philosophie de Hegel et quel rôle les 

catégories logiques peuvent jouer pour mettre des mots sur ce processus dialectique à l’œuvre 

dans la musique de Beethoven ? Il y a deux usages de la logique de Hegel. On peut considérer, 

d’une part, qu’elle fournit une sorte de dictionnaire, une table de catégories, qui peuvent être 

utilisées pour penser la musique. Mais on peut considérer, d’autre part, la logique comme une 

dynamique de pensée. Or, Hegel ne pense pas nécessairement la dynamique de la pensée 

logique qu’il met en œuvre lorsqu’il produit sa logique. En revanche, c’est l’un des objets 

d’Adorno, lequel s’attache moins au contenu de la philosophie de Hegel qu’à la forme de sa 

pensée. Et il en va de même à propos de Beethoven. La force des analyses d’Adorno, qu’il 

s’agisse des analyses musicales ou des analyses philosophiques, réside dans leur capacité à 

rendre compte philosophiquement des processus formels qui sont à l’œuvre indépendamment 

des contenus.  

La dialectique dans Beethoven 

Dans le cas de Beethoven, pourquoi parler de dialectique ? C’est d’abord, parce qu’il y a des 

thèmes qui s’opposent, mais qui – lorsqu’ils existent – ne demeurent pas juxtaposés dans leur 

différence ; ils cessent de s’opposer comme des moments délimités ; ils portent en eux la figure 

de leur opposé. L’opposition est celle du même et de son autre pour reprendre les mots 

employés à propos de William Lawvere. C’est ce qu’Adorno appelle le processus de 

médiatisation des thèmes. La forme ne consiste donc plus dans l’exposition des thèmes eux-

mêmes, dans l’élément mélodique, mais aussi dans une dimension de négativité, dans le 

processus de leur désagrégation au profit d’une totalité qui se constitue elle-même comme 

médiation. (D’où ce paradoxe de la grande forme comme Dialektik der Aufklärung composée 

de la juxtaposition de fragments.) C’est au travers de la médiation qu’apparaît l’élément 



 9 

véritablement dialectique et hégélien de la musique beethovénienne, dans ce « travail du 

négatif », dont il est question dans la Phénoménologie de l’Esprit, qui supprime les éléments 

autonomes pour les réduire à l’unité du tout. Bien que la Phénoménologie de l’esprit ne traite 

pas de la musique, Adorno l’utilise, comme la Science de la logique, comme des matériaux 

pour élaborer sa philosophie de la musique. 

Car on ne sait pas si l’ouvrage Beethoven : une philosophie de la musique est seulement un 

livre portant sur Beethoven, sous-titré philosophie de la musique, ou s’il ne s’agit pas de livrer 

plutôt une philosophie de la musique à propos de l’œuvre de Beethoven. Adorno a pu écrire par 

ailleurs un autre ouvrage intitulé Philosophie de la nouvelle musique, mais il s’agit d’un 

ouvrage engagé, qui correspond à la situation de Balzac, où il faut choisir entre Schönberg, d’un 

côté, et Stravinsky, de l’autre, pour la nouvelle musique. On pourrait penser que le livre sur 

Beethoven constitue l’une des nombreuses monographies d’Adorno sur des compositeurs, ou 

que c’est un ouvrage dans lequel il s’agit d’élaborer en réalité une philosophie de la musique 

en général, qui serait une philosophie de la musique dialectique, ou une philosophie dialectique 

de la musique. 

 Cette présence de la négativité et de la « processualité » est bien la nouveauté commune à 

l’œuvre de Hegel et à l’œuvre de Beethoven. Tandis que le premier dissout les catégories stables 

de la métaphysique dans le mouvement d’un devenir génétique, le second dissout la notion 

plastique du thème dans le mouvement processuel de la dialectique musicale. L’un des traits de 

la dialectique de Hegel jusqu’à aujourd’hui, y compris chez Marx, consiste à historiciser les 

catégories, à montrer qu’elles sont prises dans un devenir génétique. 

 



 10 

Le processus de la révolution 

Cela rejoint la problématique politique car le contenu de la musique de Beethoven est lié au 

processus dynamique de la révolution. Et l’on a pu dire aussi que la philosophie de Hegel est 

une philosophie de la Révolution française, ou la Révolution française dans la philosophie au 

même titre que Kant et que Fichte7, avec toute la complexité qui est la sienne dans la philosophie 

de l’histoire de Hegel. Quand commence et quand finit le processus révolutionnaire d’un point 

de vue historique ? Telle était la thématique de l’époque : est-ce que la révolution est finie avec 

Thermidor ? avec Napoléon ? en 1815 ? Est-ce qu’en 1821, en 1830, nous sommes encore dans 

une phase révolutionnaire ? Pour Hegel, nous sommes encore dans une phase révolutionnaire, 

mais sous une autre forme, avec sa problématique dialectique. Tous ces enjeux politiques et 

historiques sont sous-jacents et Adorno les prend en considération. Nous parlions de la structure 

d’une œuvre musicale, mais il y a également d’autres éléments dans sa philosophie de la 

musique.  

A travers la question de la dialectique et du processus dialectique, c’est toute une théorie du 

sujet qui est élaborée également, sur le plan transcendantal et toute une conception de l’histoire 

élaborée à partir de la musique et de la philosophie. Sur le plan transcendantal, il y a la 

constitution d’un sujet, parce qu’Adorno voit chez Beethoven la production d’un sujet 

esthétique immanent à la forme musicale dans la position d’un moi qui se nie et se retrouve, et 

un moi qui se rapporte au tout, au collectif, de sorte que « l’histoire du thème », qui constitue 

pour Schönberg le contenu de la musique, ne serait rien d’autre que l’histoire de l’esprit. 

L’esprit est précisément ce concept qui permet de penser la subjectivité singulière aussi bien 

que la substance historique, la communauté. Il y a une philosophie de l’esprit qui se lit dans la 

musique.  C’est un enjeu presque idéologique. La forme de subjectivité dont il est question dans 

 
7 A. P. Olivier, Hegel et la révolution française. In : France-Allemagne. Figures de l’intellectuel entre révolution et réaction 

1780-1848. A. Baillot, A. Yuva (Eds). Lille, Presses du septentrion, 2014, p. 179-194. http://caphi.univ-
nantes.fr/IMG/pdf/Alain_patrick_OLIVIER_201412111737.pdf 



 11 

la Phénoménologie de l’Esprit n’est pas celle extérieure d’un moi extérieur à son objet, ni 

seulement celle d’un individu contemplant les divers moments de sa conscience. Il s’agit d’un 

processus même de l’être en général, de la nature, du monde, et de l’histoire. Ces moments de 

la subjectivité ne sont pas rapportés chez Adorno aux états d’âme de l’individu Beethoven en 

proie avec ses passions subjectives, ses déceptions sentimentales, etc. Cela peut intervenir, mais 

alors s’y lirait la constitution d’une subjectivité plus générale, et cela exprime le mouvement de 

l’esprit, le processus en général, le mouvement même du monde. C’est alors que l’on retrouve 

le moment d’objectivité de la musique. Pour Adorno, qui rejoint en cela aussi Hegel, la logique 

formelle porte en elle-même aussi le contenu.  

Par exemple, la volonté qui s’exprime dans l’œuvre beethovénienne – que les analyses mettent 

souvent en évidence et à juste titre – ne doit pas s’interpréter comme l’expression d’une volonté 

particulière, mais encore comme une métaphore du tout, comme le mouvement même de la 

substance. Adorno n’entend certes pas seulement la substance historique comme telle et son 

devenir, mais la réflexion qu’en fait Hegel dans sa philosophie, c’est-à-dire le concept ou l’idée 

telle qu’elle est reconnue dans l’histoire comme esprit-du-monde (Weltgeist). C’est dans la 

musique de Beethoven, dans les sautes d’humeur qu’on y trouve, que l’on peut lire une 

philosophie de l’histoire. L’esprit, qui relie malgré eux Hegel et Beethoven, trouve lui-même 

son expression dans la philosophie de l’un et dans la musique de l’autre comme une dynamique 

inhérente au mouvement même de l’esprit dans l’histoire, qui est un τέλος , et qui prend la forme 

d’une volonté. On a un schéma que l’on retrouverait à l’œuvre dans la musique comme dans la 

philosophie. Or ce schéma correspondrait à un état de l’histoire. Est-ce que nous sommes dans 

une situation où ce mouvement est terminé ? ou sommes-nous encore dans une dynamique, et 

qu’en est-il alors du but, du τέλος ? C’est en ce sens que le processus est objectif, historique ; 

que le rapport entre Hegel et Beethoven est plus qu’une analogie ; qu’il est l’expression de la 

chose même. 



 12 

En même temps, dire que la musique de Beethoven exprime l’esprit du monde serait une 

«  ineptie ». Adorno refuse la théorie du reflet, au sens de Lukács, de la sociologie. Il préfère 

dire que « la musique traduit les mêmes expériences qui inspirent à Hegel le concept de l’esprit 

du monde, de Weltgeist ». Il s’agirait d’un troisième terme à définir qui permettrait d’établir le 

rapport. Fait-il référence à un concept en général ou à une situation historique précise ? Adorno 

se rapporte, en tous les cas, à plusieurs reprises à la Révolution française et à ses suites. Par 

exemple, lorsqu’il met en contradiction la figure du « haut citoyen » chez Beethoven avec un 

moment de style empire dans sa musique. Il écrit : « Le bruit de la révolution bourgeoise gronde 

chez Beethoven ». Mais Adorno fait rarement référence aux musiques concrètes de l’époque 

révolutionnaires. Hegel et Beethoven correspondent, selon lui, à un stade de l’histoire, de 

l’évolution du capitalisme, où la bourgeoisie s’oppose à l’aristocratie, voit son émancipation 

politique de l’ordre féodal. C’est pourquoi Adorno considère Beethoven comme le prototype 

du « bourgeois » et la tonalité comme « le système de la musique bourgeoise ». Pourtant, la 

question du prolétariat, de son existence comme classe et de sa possible émancipation 

n’apparaît nulle part dans l’ouvrage. En outre, la révolution est presque toujours pensée en 

termes de « répression ».  (« La révolution n’a pas créé de nouvelle forme de la société mais 

contribué à la percée d’une forme constituée »). Et la musique de Beethoven est ramenée à cette 

situation de répression, c’est-à-dire d’impossibilité de liberté effective, où tout est renvoyé à un 

« espoir » religieux sans sol terrestre. On lit aussi toute une philosophie de l’histoire dans cet 

ouvrage qui peut aussi se rapporter aux problématiques des années 1920 aux années 1960.  

La négation déterminée 

Beethoven ne remet pas en cause le système tonal. Or, dans le système tonal, dans la forme-

sonate, les moments de médiation, de travail, de négation et même d’aliénation s’appliquent 

surtout aux deux premiers moments du développement, mais ils correspondent seulement au 



 13 

deuxième terme du processus dialectique. Le groupe final, le mouvement de la réexposition 

correspond, au contraire, au dernier moment hégélien, celui de la réconciliation et du 

« résultat ». Beethoven fait ainsi de la réexposition, qu’il « justifie métaphysiquement » « le 

sceau de l’idéalisme ». Mais ce troisième moment, le retour à l’identité, est aussi suspect pour 

Adorno dans sa formulation musicale que dans sa formulation philosophique. Le moment de la 

« réconciliation » apparaît comme le moment mensonger et idéologique. Même si Beethoven 

est plus « vrai » que Hegel, l’ouvrage d’Adorno contient aussi une critique de sa musique. C’est 

une autre question de savoir quelle est la fonction de la philosophie de la musique de Beethoven 

dans le contexte d’une réflexion sur la composition musicale après Schönberg. On pourrait le 

lire comme cela, mais ce n’est pas directement son objet, lequel est plutôt de procéder à une 

critique de la conception bourgeoise de la musique avec ses possibilités d’émancipation, tout 

en sachant que, pour Adorno, il n’y a pas d’autre théorie de l’émancipation que celle d’une 

émancipation de la bourgeoisie. C’est cela la limite, mais le moment idéologique, ce qui pose 

problème, c’est le moment de la réexposition, dans la musique, et le moment de la réconciliation 

dans la philosophie. Le livre de Gilles Marmasse fait de la « réconciliation » le moment 

essentiel de la philosophie de Hegel, et non pas le moment de la scission, ou le travail du négatif. 

Dans Beethoven, on pourrait voir les choses de la même façon. Le troisième moment est aussi 

suspect dans sa formulation musicale que dans sa formulation philosophique. Pour Adorno, 

Beethoven s’en tient s’en tient au principe de l’identité que représente la basse fondamentale. 

C’est le credo de sa musique. D’ailleurs, on retrouve ce problème du credo dans le texte sur la 

Missa solemnis, qui est l’un des rares textes qu’il ait publiés sur Beethoven.  

S’il y a une vérité de la philosophie de Hegel ou de la musique de Beethoven, pour Adorno, 

elle est plutôt dans ce moment de la négation, de la scission. Cela conduit à l’émancipation de 

la dissonance que l’on trouve chez Schönberg. Schönberg aurait développé en ce sens les 

potentialités de la musique de Beethoven. Il aurait développé ce qu’Adorno appelle, dans la 



 14 

Philosophie de la nouvelle musique, le point de vue de la « négation déterminée ». L’espérance 

de liberté qui pouvait encore être celle de Hegel (et de Beethoven) se referme dans le monde 

moderne. Il ne reste plus, dans la situation moderne ou contemporaine, que cette option de la 

négation déterminée. C’est pourquoi la dialectique négative, c’est-à-dire la position 

philosophique d’Adorno, se conçoit dans la « différence » avec la philosophie de Hegel, mais 

aussi dans sa « différence » avec la musique Beethoven. Cet ouvrage et les analyses qu’on y 

trouve ont pour fonction de penser cette différence, ou de la produire à travers l’analyse 

musicale elle-même. Et l’on peut supposer que c’est la raison pour laquelle Adorno ne considère 

pas la musique de Beethoven dans les « modèles » qui exemplifient la dialectique (dans la 

Dialectique négative) et la raison pour laquelle son livre sur Beethoven demeure inachevé. 

 

*** 


