Alain Patrick Olivier (Nantes Universit¢)
Beethoven-Hegel-Adorno : dialectique et libre improvisation
Séminaire mamuphi (mathématiques—musique—philosophie)

Paris, Ircam, 4 février 2023

Je remercie Guillaume Laplante-Anfossi et les organisateurs du séminaire Mathématiques-
Musiques-Philosophie, Charles Alunni, Mathias Béjean, Martin Gonzélez et Francois
Nicolas pour leur invitation a venir clore cette journée de séminaire sur l’actualité des
romantismes, et clore spécialement cet aprés-midi sur les rapports entre William Lawvere et G.
W. F. Hegel, c’est-a-dire sur les rapports entre mathématiques et dialectique, et plus
spécialement, a travers Hegel, sur le rapport entre mathématiques, musique et dialectique. Je
traiterai pour ma part seulement du rapport entre musique et dialectique, entre musique et
philosophie en me plagant du point de vue de la philosophie et de la facon dont celle-ci
appréhende dialectiquement la musique. Il y a une fagon de faire de la philosophie dialectique,
il y a une fagon de faire de la musique dialectique, et puis une facon de la théoriser ou de la
réfléchir. L’enjeu est la fagon dont la philosophie pense son lien dialectique avec la musique,
ou méme la facon dont la philosophie peut penser ce rapport (tel qu’il s’exemplifie dans la
relation entre la musique de Beethoven et la philosophie de Hegel). Or, ce domaine de réflexion
est treés spécifique a la philosophie de Theodor W. Adorno. Peu de philosophes ont poussé plus
loin non seulement la réflexion sur la musique, mais I’idée d’une identité de la musique et de
la philosophie, qui passe par la question de la dialectique. Cela n’existe pas dans Hegel, ou du
moins, si on peut le retrouver, ¢’est en faisant le détour par la philosophie d’Adorno. D’ou I’idée
d’aborder la question du rapport de Hegel et Beethoven a travers I’ouvrage Beethoven : une

philosophie de la musique d’Adorno .

I'T. W. Adorno, Beethoven : une philosophie de la musique, éd. R. Tiedemann, Préface J. O. Bégot, trad. S. Silberfarb, Paris,
Editions Rue d’Ulm, 2020. Cette traduction a fait 1’objet d’une présentation lors d’une journée d’études organisées par Jacques-



Adorno part de I’idée, rappelée par Guillaume Laplante-Anfossi, que le rapport entre la musique
de Beethoven et la philosophie de Hegel n’est pas de 1’ordre de la comparaison, ni de I’analogie,
mais, selon Adorno, il s’agit de la « chose méme ». S’il s’agit d’une « méme chose » dans le
processus de la musique et dans le processus de la philosophie, cela demande néanmoins a étre
démontré, car les philosophes, dans la tradition, tendent plutot a poser une distinction entre ce
qui serait, d’une part, le domaine de la philosophie et, d’autre part, le domaine de 1’art, de la
littérature. C’est une spécificité de 1’approche d’ Adorno qui souléve de nombreuses questions.
Et aujourd’hui, nous ajoutons encore un troisi¢éme terme, qui est la mathématique. Cette identité
de la musique et de la philosophique, désignée par le vocable de la dialectique, pourrait étre
é¢voquée dans une forme d’identité a trois. Mais nous, de cette derniére question, nous ne

traiterons pas ici 2.

Remarque sur les romantismes

Je ferai une remarque sur la question du romantisme, qui est le théme du séminaire. Beethoven
et Hegel appartiennent au temps du romantisme historiquement. Mais cela ne signifie pas que
ni cette musique ni cette philosophie appartienne au mouvement du romantisme. Je remercie
Guillaume Laplante-Anfossi pour cette citation pertinente suivant laquelle Beethoven contient
tout le romantisme mais aussi sa critique, voire toute sa critique. On pourrait dire la méme chose
de la philosophie de Hegel. Ce sont deux positions qui s’écartent aussi bien de la position
romantique, non pas seulement parce qu’elles appartiendraient a une époque classique, ou néo-
classique, ou pré-romantique, mais parce qu’elles peuvent se comprendre déja comme des

formes de critique du romantisme. On a pu définir la philosophie de Hegel d’une fagon générale

Olivier Bégot et Fériel Kaddour a I’Ecole normale supérieure de Paris, et je vais reprendre ici quelques-unes des réflexions que
j’avais développées a cette occasion. Cf. A. P. Olivier : Beethoven—Hegel-Adorno : dialectique et libre improvisation, ENS-
PSL, 18/03/2022. https://hal.science/hal-03614184

2 Voir aussi F. Laruelle, Tetralogos, Paris, Cerf, 2019 (indication de F. Nicolas).



comme une critique du romantisme?, qu’il s’agisse du romantisme politique, du romantisme ou
du romantisme esthétique, voire méme d’une forme de romantisme philosophique.

Dans les lllusions perdues d’Honoré de Balzac, en 1821, un personnage dit : « — Mon cher,
vous arrivez au milieu d’une bataille acharnée, il faut vous décider promptement. La littérature
est partagée d’abord en plusieurs zones ; mais les sommités sont divisées en deux camps. Les
¢crivains royalistes sont romantiques, les libéraux sont classiques. La divergence des opinions
littéraires se joint a la divergence des opinions politiques, et il s’ensuit une guerre a toutes
armes, encre a torrents, bons mots a fer émoulu, calomnies pointues, sobriquets a outrance,
entre les gloires naissantes et les gloires déchues. Par une singuli¢re bizarrerie, les royalistes
romantiques demandent la liberté littéraire et la révocation des lois qui donnent des formes
convenues a notre littérature ; tandis que les libéraux veulent maintenir les unités, 1’allure de
I’alexandrin et les formes classiques. Les opinions littéraires sont donc en désaccord, dans
chaque camp, avec les opinions politiques. Si vous étes éclectique, vous n’aurez personne pour
vous. De quel coté vous rangez-vous ?* »

C’est un peu la situation d’Adorno dans Philosophie de la nouvelle musique. Entre la musique
moderne et la tentation classique ou néoclassique, d’un point de vue esthétique, de quel coté
vous rangez-vous ? Le point de vue politique apparait chez Hegel car 1’école romantique, en
Allemagne, correspond a la théorie et la pratique de la restauration sous toutes ces formes. C’est
la qu’on peut opérer la distinction entre romantisme politique et romantisme esthétique. Dans
la théorie de I’art de Hegel, il y a un concept de 1’art romantique. Il est identique au concept de
I’art moderne. Il y a une validité esthétique du concept de romantisme, alors que du point de
vue politique, dans la philosophie du droit, ce n’est pas le cas. Il n’existe pas de concept du

romantisme en politique ni en philosophie. Mais je ne vais pas parler de la question du

3 0. Poggeler, Hegels Kritik der Romantik, Paderborn, Fink, 1999.

4 H. de Balzac, Un grand homme de province a Paris, lre édition, Paris, Hippolyte Souverain, 1839, pp. 146-148.
https://langloishg.fr/2019/11/04/classicisme-et-romantisme-royalisme-et-liberalisme-la-republique-des-lettres-sous-la-
restauration/



romantisme en tant qu’elle. Ce dont on peut parler c’est la facon dont la philosophie de la
modernité théorise ce lien entre musique et dialectique tel qu’il s’exemplifie dans cette relation
entre Hegel et Beethoven. C’est pourquoi on peut s’attacher a la philosophie d’ Adorno.

Drailleurs, la philosophie d’Adorno est en lien a la modernité mais également au romantisme,
comme la musique de Beethoven dont elle parle, comme la philosophie de Hegel. Elle thématise
et défend la modernité, elle en est un manifeste aussi bien du point de vue de 1’esthétique de la
musique, que d’une facon générale. C’est contre Adorno que devra se positionner Jiigen
Habermas dans son Discours philosophique de la modernité. La philosophie d’ Adorno est une
défense de la modernité dans une identité entre le romantisme et la modernité. Pour Adorno, il
n’y a pas lieu nécessairement d’opérer une distinction. Cela suppose d’avoir un concept du
romantisme particulier. Sa philosophie incarne également la modernité dans sa forme, dans son
organisation, son écriture. Elle en emprunte, au contraire, I’un des traits essentiels, a savoir la
forme fragmentaire. La forme fragmentaire est pensée négativement par rapport a la forme-
systéme et a la totalité. Le fragment se pose par rapport a la totalité¢ a laquelle il répond. Le
choix du fragment est une position négative a 1I’égard de la totalité. Et cela est déja présent chez
les romantiques d’Iéna, et méme chez le premier Hegel, dans sa période d’Iéna. Ensuite, il y a
une décision formelle a donner a la philosophie une forme systématique. Et cette forme
systématique peut avoir, d’ailleurs, des liens avec une conception mathématique de la
philosophie, au sens de Spinoza et de Descartes, mais c’est une autre question. Le livre sur
Beethoven lui-méme se donne comme fragmentaire. Cela peut apparaitre comme une
dimension contingente, un trait li¢ a I’état d’inachévement du projet, mais cela entretient
¢galement un lien avec la forme sous laquelle s’exprime le romantisme philosophique, qui
remonte au romantisme allemand, au romantisme iénien des années 1790. Car, dans Dialektik
der Aufkldrung (Dialectique de la raison), on trouve pratiquée et revendiquée cette fois de facon

claire la forme fragmentaire. Le sous-titre est : fragments philosophiques. Et méme, dans



Negative Dialektik, I’ouvrage central de 1966, ou Adorno expose sa conception de la
philosophie et de la dialectique, sous I’apparence générale de grande forme et de forme
continue, on pourrait mettre en évidence une logique fragmentaire sous-jacente qui est tout

aussi essentielle, mais dissimulée, qui entretient un rapport différent a la systématicité.

Peut-on parler d’une logique ou d’une dialectique a [’ceuvre dans la musique ?

Pour les philosophes, I’une des difficultés est de savoir si on peut réciproquement considérer la
logique musicale comme identique a la logique philosophique et a la dialectique. Max
Horkheimer dit que la philosophie n’est pas une symphonie ; on ne peut pas comparer une
ceuvre philosophique avec une ceuvre musicale. C’est donc déja une tension a I’intérieur d’un
champ théorique trés proche. Pour Adorno — en effet — la question est certes de savoir dans
quelle mesure la musique, et la dialectique a 1I’ceuvre dans la musique peut constituer un modele
pour penser la logique, ou pour penser la dialectique, ou pour la repenser, apres Hegel, apres
Marx, en particulier pour penser ou justifier une forme de logique spéculative dans des termes
qui ne soient pas empruntés a la logique classique.

La musique aurait un role a jouer dans le débat logique et métaphysique, et elle aurait a jouer
pour la dialectique un rdle de preuve au méme titre que les mathématiques pour la logique
traditionnelle. A travers la musique, il s’agit de montrer comment une autre logique est possible.
Cela permet a Theodor W. Adorno d’élaborer sa propre dialectique a partir de cette réflexion
formelle et de cette pratique de la musique et de la philosophie. Dans son texte d’hommage
posthume, par exemple, Pierre Boulez a donné une description du processus dialectique a
I’ceuvre dans la pensée d’Adorno, qui ne passe pas seulement par la musique de Beethoven,

mais par tout son rapport a la musique moderne’.

5 P. Boulez, Regards sur autrui, Points de repére, t. 11, Paris, C. Bourgois, 2005, p. 660.



Dans le livre sur Beethoven, les catégories logiques de Hegel s’appliquent « sans violence » a
la musique de Beethoven et elles fournissent un « modele ». La dialectique a I’ceuvre dans la
musique de Beethoven fournit un tel modele pour penser la logique, penser la dialectique, voire
méme pour dépasser le cadre de la logique de Hegel. Pour le dire dans les termes de I’ouvrage :
se pourrait-il que Beethoven soit plus dialectique que Hegel ? sa musique, sa pensée permet-
elle de contribuer a I’¢laboration d’un modele dialectique aujourd’hui ?

On peut se demander dans quelle mesure ’analyse fragmentaire et située historiquement que
propose Adorno est pertinente au regard de notre expérience et de notre savoir de la musique
de Beethoven aujourd’hui. Dans la suite, je vous propose de parler de la fagon dont Adorno
thématise le probléme du rapport de Hegel a Beethoven dans ses fragments ; donner quelques
¢léments pour critiquer la position d’Adorno et mettre en évidence certaines difficultés dans sa

théorie.

Musique et concept

Nous disions que, pour Adorno, le rapport entre Beethoven et Hegel réside dans la chose méme.
Cela se heurte néanmoins a 1’absence de fait, a I’absence de pensée mutuelle entre Hegel et
Beethoven, au sens ou il n’y a pas de réflexion de 1’un sur I’autre ; il n’y a pas eu historiquement
de pénétration mutuelle. Mais, pour Adorno, le fait que 1’on ne puisse établir aucune
« influence » de I'un sur 1’autre ne constitue pas une objection. Au contraire, cela revient a
situer le débat sur un autre plan qu’historique, sur un plan épistémologique. Méme si Hegel
n’avait pas connu la musique de Beethoven, ou s’il n’était pas parvenu a la comprendre, cela
ne nous empéche pas d’établir une correspondance entre la logique a 1’oeuvre dans sa
philosophie et celle qui est présente dans la musique de Beethoven, en particulier entre la
structure de la logique dialectique et la structure de la musique tonale, c’est-a-dire entre le

systéme tonal (« la sonate est le systeme fait musique ») et le systéme dialectique.



Comme I’écrit Adorno, entre la musique de Beethoven et la logique de Hegel, il ne s’agit pas
seulement d’établir un rapport « d’analogie ». Si I’on va au-dela de « 1’analogie », ¢’est parce
que la musique (beethovénienne) ne se contente pas d’emprunter des traits d’identité
contingents avec la philosophie (hégélienne), mais elle est le concept logique lui-méme présenté
sous une forme musicale®.

Le probléme est qu’il faut établir un rapport entre des catégories logiques de la philosophie
hégélienne, lesquelles supposent un contenu, un rapport au monde réel. C’est une objection
qu’a fait Hegel a Felix Mendelssohn Bartholdy sur la possibilité de comparer la musique et la
logique. La limite de ce rapport est que les catégories musicales ne sont pas de 1’ordre de la
prédication. C’est cela qui intéresse Adorno. Il établit une continuité entre, d’une part, une
logique musicale qui se trouve substantifiée par 1’analyse sociologique et d’autre part une
analyse de la logique spéculative décollée du champ de son application philosophique. Il y a
une « synthése » en musique qui n’est pas celle du « jugement » prédicatif et se situe donc dans
un tout autre rapport a la vérité « apophantique ». Il s’instaure de ce fait un rapport entre la
logique du jugement (prédicatif) et la logique musicale qui est de 1’ordre de la « mimesis ». La
fonction de cette « mimesis », qui est en retrait par rapport au langage, est une fonction critique
vis-a-vis de la logique du jugement. C’est la dimension de critique qui est présente dans la
musique de Beethoven par opposition a la logique philosophique : la volonté de « révoquer la
logique porteuse de jugement » et de lui « échapper ». Adorno lit la musique de Beethoven
comme une forme de critique de la logique traditionnelle. C’est comme si la musique aurait une
fonction de répondre a une problématique posée par la situation historique de la logique. Ce qui
n'est pas aberrant du point de vue de la problématique du romantisme, car on est habitué¢ a
considérer le romantisme littéraire, mais sans doute moins le romantisme musical, comme une

réponse donnée a la philosophie post-kantienne.

% T. W. Adorno, Beethoven, Philosophie de la musique, op. cit., p. 18 ; « il s’agit de répondre sans détour a la question :
qu’est-ce que des concepts musicaux immanents ? ».



Beethoven est parvenu au « concept d’un mode de composition dialectique » véritable. Quel
lien ce mode de composition peut entretenir avec la philosophie de Hegel et quel role les
catégories logiques peuvent jouer pour mettre des mots sur ce processus dialectique a 1’ceuvre
dans la musique de Beethoven ? Il y a deux usages de la logique de Hegel. On peut considérer,
d’une part, qu’elle fournit une sorte de dictionnaire, une table de catégories, qui peuvent étre
utilisées pour penser la musique. Mais on peut considérer, d’autre part, la logique comme une
dynamique de pensée. Or, Hegel ne pense pas nécessairement la dynamique de la pensée
logique qu’il met en ceuvre lorsqu’il produit sa logique. En revanche, c’est I’un des objets
d’Adorno, lequel s’attache moins au contenu de la philosophie de Hegel qu’a la forme de sa
pensée. Et il en va de méme a propos de Beethoven. La force des analyses d’Adorno, qu’il
s’agisse des analyses musicales ou des analyses philosophiques, réside dans leur capacité a
rendre compte philosophiquement des processus formels qui sont a I’ceuvre indépendamment

des contenus.

La dialectique dans Beethoven

Dans le cas de Beethoven, pourquoi parler de dialectique ? C’est d’abord, parce qu’il y a des
thémes qui s’opposent, mais qui — lorsqu’ils existent — ne demeurent pas juxtaposés dans leur
différence ; ils cessent de s’opposer comme des moments délimités ; ils portent en eux la figure
de leur opposé. L’opposition est celle du méme et de son autre pour reprendre les mots
employés a propos de William Lawvere. C’est ce qu’Adorno appelle le processus de
médiatisation des thémes. La forme ne consiste donc plus dans 1’exposition des thémes eux-
mémes, dans I’¢lément mélodique, mais aussi dans une dimension de négativité, dans le
processus de leur désagrégation au profit d’une totalité qui se constitue elle-méme comme

médiation. (D’ou ce paradoxe de la grande forme comme Dialektik der Aufkldrung composée

de la juxtaposition de fragments.) C’est au travers de la médiation qu’apparait 1’élément



véritablement dialectique et hégélien de la musique beethovénienne, dans ce « travail du
négatif », dont il est question dans la Phénoménologie de I’Esprit, qui supprime les éléments
autonomes pour les réduire a I'unité du tout. Bien que la Phénoménologie de l’esprit ne traite
pas de la musique, Adorno I'utilise, comme la Science de la logique, comme des matériaux
pour ¢élaborer sa philosophie de la musique.

Car on ne sait pas si I’ouvrage Beethoven : une philosophie de la musique est seulement un
livre portant sur Beethoven, sous-titré philosophie de la musique, ou s’il ne s’agit pas de livrer
plutdt une philosophie de la musique a propos de I’ceuvre de Beethoven. Adorno a pu écrire par
ailleurs un autre ouvrage intitulé Philosophie de la nouvelle musique, mais il s’agit d’un
ouvrage engagé, qui correspond a la situation de Balzac, ou il faut choisir entre Schonberg, d’un
coté, et Stravinsky, de 1’autre, pour la nouvelle musique. On pourrait penser que le livre sur
Beethoven constitue 1’'une des nombreuses monographies d’Adorno sur des compositeurs, ou
que c’est un ouvrage dans lequel il s’agit d’¢laborer en réalité une philosophie de la musique
en général, qui serait une philosophie de la musique dialectique, ou une philosophie dialectique
de la musique.

Cette présence de la négativité et de la « processualité » est bien la nouveauté commune a
I’ceuvre de Hegel et a I’ceuvre de Beethoven. Tandis que le premier dissout les catégories stables
de la métaphysique dans le mouvement d’un devenir génétique, le second dissout la notion
plastique du théme dans le mouvement processuel de la dialectique musicale. L un des traits de
la dialectique de Hegel jusqu’a aujourd’hui, y compris chez Marx, consiste a historiciser les

catégories, a montrer qu’elles sont prises dans un devenir génétique.



Le processus de la révolution

Cela rejoint la problématique politique car le contenu de la musique de Beethoven est lié¢ au
processus dynamique de la révolution. Et ’on a pu dire aussi que la philosophie de Hegel est
une philosophie de la Révolution frangaise, ou la Révolution frangaise dans la philosophie au
méme titre que Kant et que Fichte’, avec toute la complexité qui est la sienne dans la philosophie
de I’histoire de Hegel. Quand commence et quand finit le processus révolutionnaire d’un point
de vue historique ? Telle était la thématique de 1’époque : est-ce que la révolution est finie avec
Thermidor ? avec Napoléon ? en 1815 ? Est-ce qu’en 1821, en 1830, nous sommes encore dans
une phase révolutionnaire ? Pour Hegel, nous sommes encore dans une phase révolutionnaire,
mais sous une autre forme, avec sa problématique dialectique. Tous ces enjeux politiques et
historiques sont sous-jacents et Adorno les prend en considération. Nous parlions de la structure
d’une ceuvre musicale, mais il y a également d’autres éléments dans sa philosophie de la
musique.

A travers la question de la dialectique et du processus dialectique, c’est toute une théorie du
sujet qui est €laborée également, sur le plan transcendantal et toute une conception de I’histoire
¢laborée a partir de la musique et de la philosophie. Sur le plan transcendantal, il y a la
constitution d’un sujet, parce qu’Adorno voit chez Beethoven la production d’un sujet
esthétique immanent a la forme musicale dans la position d’un moi qui se nie et se retrouve, et
un moi qui se rapporte au tout, au collectif, de sorte que « I’histoire du théme », qui constitue
pour Schonberg le contenu de la musique, ne serait rien d’autre que I’histoire de 1’esprit.
L’esprit est précisément ce concept qui permet de penser la subjectivité singuliere aussi bien
que la substance historique, la communauté. Il y a une philosophie de I’esprit qui se lit dans la

musique. C’estun enjeu presque idéologique. La forme de subjectivité dont il est question dans

7 A. P. Olivier, Hegel et la révolution frangaise. In : France-Allemagne. Figures de lintellectuel entre révolution et réaction
1780-1848. A. Baillot, A. Yuva (Eds). Lille, Presses du septentrion, 2014, p. 179-194. http://caphi.univ-
nantes.fr/IMG/pdf/Alain_patrick OLIVIER 201412111737.pdf

10



la Phénoménologie de [I’Esprit n’est pas celle extérieure d’'un moi extérieur a son objet, ni
seulement celle d’un individu contemplant les divers moments de sa conscience. Il s’agit d’un
processus méme de 1’étre en général, de la nature, du monde, et de I’histoire. Ces moments de
la subjectivité ne sont pas rapportés chez Adorno aux états d’ame de 1’individu Beethoven en
proie avec ses passions subjectives, ses déceptions sentimentales, etc. Cela peut intervenir, mais
alors s’y lirait la constitution d’une subjectivité plus générale, et cela exprime le mouvement de
’esprit, le processus en général, le mouvement méme du monde. C’est alors que I’on retrouve
le moment d’objectivité de la musique. Pour Adorno, qui rejoint en cela aussi Hegel, la logique
formelle porte en elle-méme aussi le contenu.

Par exemple, la volonté qui s’exprime dans 1’ceuvre beethovénienne — que les analyses mettent
souvent en évidence et a juste titre — ne doit pas s’interpréter comme 1’expression d’une volonté
particuliere, mais encore comme une métaphore du tout, comme le mouvement méme de la
substance. Adorno n’entend certes pas seulement la substance historique comme telle et son
devenir, mais la réflexion qu’en fait Hegel dans sa philosophie, ¢’est-a-dire le concept ou I’idée
telle qu’elle est reconnue dans 1’histoire comme esprit-du-monde (Weltgeist). C’est dans la
musique de Beethoven, dans les sautes d’humeur qu’on y trouve, que 1’on peut lire une
philosophie de I’histoire. L’esprit, qui relie malgré eux Hegel et Beethoven, trouve lui-méme
son expression dans la philosophie de I’un et dans la musique de 1’autre comme une dynamique
inhérente au mouvement méme de 1’esprit dans 1’histoire, qui est un TéAog , et qui prend la forme
d’une volonté. On a un schéma que I’on retrouverait a I’ceuvre dans la musique comme dans la
philosophie. Or ce schéma correspondrait a un état de I’histoire. Est-ce que nous sommes dans
une situation ot ce mouvement est terminé ? ou sommes-nous encore dans une dynamique, et
qu’en est-il alors du but, du TéAog ? C’est en ce sens que le processus est objectif, historique ;
que le rapport entre Hegel et Beethoven est plus qu’une analogie ; qu’il est ’expression de la

chose méme.

11



En méme temps, dire que la musique de Beethoven exprime 1’esprit du monde serait une
« 1ineptie ». Adorno refuse la théorie du reflet, au sens de Lukacs, de la sociologie. Il préfére
dire que « la musique traduit les mémes expériences qui inspirent a Hegel le concept de I’esprit
du monde, de Weltgeist ». 11 s’agirait d’un troisiéme terme a définir qui permettrait d’établir le
rapport. Fait-il référence a un concept en général ou a une situation historique précise ? Adorno
se rapporte, en tous les cas, a plusieurs reprises a la Révolution frangaise et a ses suites. Par
exemple, lorsqu’il met en contradiction la figure du « haut citoyen » chez Beethoven avec un
moment de style empire dans sa musique. Il écrit : « Le bruit de la révolution bourgeoise gronde
chez Beethoven ». Mais Adorno fait rarement référence aux musiques concrétes de 1’époque
révolutionnaires. Hegel et Beethoven correspondent, selon lui, a un stade de I’histoire, de
I’évolution du capitalisme, ou la bourgeoisie s’oppose a I’aristocratie, voit son émancipation
politique de I’ordre féodal. C’est pourquoi Adorno considére Beethoven comme le prototype
du « bourgeois » et la tonalit¢ comme « le systétme de la musique bourgeoise ». Pourtant, la
question du prolétariat, de son existence comme classe et de sa possible émancipation
n’apparait nulle part dans 1’ouvrage. En outre, la révolution est presque toujours pensée en
termes de « répression ». (« La révolution n’a pas créé de nouvelle forme de la société mais
contribué a la percée d’une forme constituée »). Et la musique de Beethoven est ramenée a cette
situation de répression, c¢’est-a-dire d’impossibilité de liberté effective, ou tout est renvoyé a un
« espoir » religieux sans sol terrestre. On lit aussi toute une philosophie de I’histoire dans cet

ouvrage qui peut aussi se rapporter aux problématiques des années 1920 aux années 1960.

La négation déterminée

Beethoven ne remet pas en cause le systéme tonal. Or, dans le systéme tonal, dans la forme-
sonate, les moments de médiation, de travail, de négation et méme d’aliénation s’appliquent

surtout aux deux premiers moments du développement, mais ils correspondent seulement au

12



deuxieéme terme du processus dialectique. Le groupe final, le mouvement de la réexposition
correspond, au contraire, au dernier moment hégélien, celui de la réconciliation et du
« résultat ». Beethoven fait ainsi de la réexposition, qu’il « justifie métaphysiquement » « le
sceau de I’idéalisme ». Mais ce troisiéme moment, le retour a I’identité, est aussi suspect pour
Adorno dans sa formulation musicale que dans sa formulation philosophique. Le moment de la
« réconciliation » apparait comme le moment mensonger et idéologique. Méme si Beethoven
est plus « vrai » que Hegel, I’ouvrage d’ Adorno contient aussi une critique de sa musique. C’est
une autre question de savoir quelle est la fonction de la philosophie de la musique de Beethoven
dans le contexte d’une réflexion sur la composition musicale aprés Schonberg. On pourrait le
lire comme cela, mais ce n’est pas directement son objet, lequel est plutdt de procéder a une
critique de la conception bourgeoise de la musique avec ses possibilités d’émancipation, tout
en sachant que, pour Adorno, il n’y a pas d’autre théorie de I’émancipation que celle d’une
émancipation de la bourgeoisie. C’est cela la limite, mais le moment idéologique, ce qui pose
probléme, c’est le moment de la réexposition, dans la musique, et le moment de la réconciliation
dans la philosophie. Le livre de Gilles Marmasse fait de la « réconciliation » le moment
essentiel de la philosophie de Hegel, et non pas le moment de la scission, ou le travail du négatif.
Dans Beethoven, on pourrait voir les choses de la méme facon. Le troisiéme moment est aussi
suspect dans sa formulation musicale que dans sa formulation philosophique. Pour Adorno,
Beethoven s’en tient s’en tient au principe de 1’identité que représente la basse fondamentale.
C’est le credo de sa musique. D’ailleurs, on retrouve ce probléme du credo dans le texte sur la
Missa solemnis, qui est I'un des rares textes qu’il ait publiés sur Beethoven.

S’il y a une vérité de la philosophie de Hegel ou de la musique de Beethoven, pour Adorno,
elle est plutdt dans ce moment de la négation, de la scission. Cela conduit a I’émancipation de
la dissonance que I’on trouve chez Schonberg. Schonberg aurait développé en ce sens les

potentialités de la musique de Beethoven. Il aurait développé ce qu’Adorno appelle, dans la

13



Philosophie de la nouvelle musique, le point de vue de la « négation déterminée ». L’espérance
de liberté qui pouvait encore étre celle de Hegel (et de Beethoven) se referme dans le monde
moderne. Il ne reste plus, dans la situation moderne ou contemporaine, que cette option de la
négation déterminée. C’est pourquoi la dialectique négative, c’est-a-dire la position
philosophique d’Adorno, se congoit dans la « différence » avec la philosophie de Hegel, mais
aussi dans sa « différence » avec la musique Beethoven. Cet ouvrage et les analyses qu’on y
trouve ont pour fonction de penser cette différence, ou de la produire a travers 1’analyse
musicale elle-méme. Et I’on peut supposer que ¢’est la raison pour laquelle Adorno ne considere
pas la musique de Beethoven dans les « modeles » qui exemplifient la dialectique (dans la

Dialectique négative) et la raison pour laquelle son livre sur Beethoven demeure inachevé.

skskosk

14



