
1 
 

L’obscur cogito de l’écrivant/compositeur 

Anne-Françoise Schmid 

IRCAM, Séminaire MaMuPhi, le 7 janvier 2023. 

 

 

« On soutiendra que la plupart des pensées (mathématique, musicale 

et picturale, amoureuse) ne sont nullement langagières, ce qui 

précisément autorise le travail difficile consistant à tenter de projeter 

ces pensées dans la langue ». 

François Nicolas, Al Mukhatabat 1, 2012, p. 98. 

 

 

Résumé : Les aventures russes et françaises du romantisme entre littérature, philosophie et 

musique ont dans cet essai pour fonction de révéler l'obscur cogito de l'invention romantique. Est-ce 

que ces aventures ont quelque pertinence ou importance pour celui qui écrit et compose ? Il y a une 

difficulté à caractériser de façon conceptuelle le romantisme. Cet exposé présente quelques 

hypothèses sur la question de l'invention de l'individu romantique et de son rapport à ce qu'on appelle 

le classicisme. 

 
 

Introduction 

 

Cette conférence est un essai, une proposition à discuter. Mon problème directeur 

est l’invention en philosophie ainsi que la  construction d’un espace générique 

pour les sciences et la philosophie, en cours dans des collaborations françaises et 

internationales. Dans l’exposé, je ferai une place à certaines de ces collaborations, 



2 
 

en particulier celle avec Muriel Mambrini-Doudet et celle avec Maryse Dennes 

ou encore avec Liudmila Gogotishvili. 

Ma conviction est que l’invention philosophique ne ressortit pas de la critique des 

autres philosophies, mais de la considération de la multiplicité de droit de la 

philosophie ou des philosophies. La considération de cette multiplicité est peut-

être un trait du romantisme, comme nous le verrons plus loin. 

Quant à mon rapport à la musique, il est intime plus que travaillé : ma mère était 

pianiste, élève de Dinu Lipatti. J’entendais continuellement une quantité d’œuvres 

sans savoir le nom des compositeurs, comme si la musique disposait d’un 

universel qui leur échappait. 

Dans cet essai, j’aurai des moments de connivence avec certains aspects de la 

pensée russe. Peut-être sentais-je le besoin de relier mon intime rapport à la 

musique à une culture un peu différente pour pouvoir l’expliciter. C’est aussi peut-

être la recherche d’une multiplicité, comprise elle aussi  comme une ouverture 

romantique, une sorte de paysage qui s’ouvre indéfiniment. L’obscur cogito du 

titre en témoigne. 

 

L’impossible passage de la philosophie à la musique 

 

Il ne s’agit pas ici de constituer une philosophie de la musique : ce genre est assez 

développé, il y a de nombreux ouvrages. Je commence au contraire par séparer 

philosophie et musique, de façon à pouvoir tracer des liens qui ne dépendent pas 

de ce « de » (philosophie « de » la musique) dont je reparlerai. 

Je suppose donc une sorte d’impossibilité de parler de la musique directement 

depuis la philosophie ou seulement depuis elle. 

Comment surmonter cette forme d’impossibilité ? Prenons pour exemple la 

physique quantique. Elle est totalement mathématisée, avec parfois des 

expressions du type : « tout se passe comme si » pour introduire une nouvelle 



3 
 

équation. En mécanique classique, il y avait alternance entre langage naturel et 

équations, comme l’a fait remarquer Poincaré. C’est que la physique classique 

portait sur des objets que nous pouvions croire identifier parmi ceux qui nous 

entourent. Alors que la quantique porte sur des états et des opérateurs. Le langage 

n’y a pas la même part. La conséquence est que les physiciens quantiques ont dû 

véritablement inventer un vocabulaire, un langage, des concepts mis en langage, 

pour manifester leur science. Ce n’est pas simplement de la vulgarisation. Un 

physicien m’a montré un colloque de Moriond, entièrement mathématique, me 

disant : c’est de la vulgarisation. Les problèmes sont déplacés. 

 

Il s’agit de créer des espaces 
 

Je suis philosophe et épistémologue, et je cherche à créer des espaces où le 

philosophique soit capable de n’être pas seulement du langage, mais une 

construction de dimensions en relation avec des fragments de philosophies, de 

sciences, d’éthique sans faire usage de l’expression qui, à mon avis, falsifie les 

relations : « philosophie de » (Philosophie de la science, de la technique, de la 

religion). Pourtant, il existe une résistance  à ce « de » : il n’y a pas de philosophie 

de l’éthique, mais juste de l’éthique, que certains philosophes, tel Bertrand 

Russell, ont refusé de mettre sous la bannière « philosophie ». Nous cherchons à 

généraliser cette résistance, et à remplacer le « de » par des opérateurs, qui mettent 

la philosophie à peu près sur le même plan d’efficace que les autres disciplines et 

les autres pratiques. 

 

Sur les opérateurs 

 

Quant aux opérateurs, nous en avons dégagé Muriel Mambrini-Doudet et moi 

dans titre « Epistémologie générique. Manuel pour les sciences futures » (Kimé, 



4 
 

2019, p. 130). Ces opérateurs permettent de combiner des fragments hétérogènes 

de sciences et de philosophies, permettant d’introduire le générique (le futur et sa 

coupure), de multiplier les niveaux et de changer d’échelle (le virtuel), et 

d’étendre les possibilités d’articulation (la fiction). Le « de » peut alors être 

détruit, au sens que la philosophie a donné à la destruction. 

 

Ce que fait voir la suppression du « de » est que la philosophie a un auteur, distinct 

de la philosophie écrite elle-même. Ce n’est pas tout à fait une banalité, parce 

qu’elle met en jeu la fermeture des systèmes, la brise, l’ouvre à quelque chose 

d’autres qu’eux-mêmes. La négation ou le déni de l’auteur dans le philosophe est 

une manifestation de la volonté de la maîtrise du texte, comme d’un absolu. 

Traitons donc l’écriture comme un concret : quelque chose qui croît par 

amalgame, entre l’auteur et le narrateur, entre l’homme et le philosophe, entre le 

compositeur et la musique. 

 

La collaboration avec Maryse Dennes 

 

J’ai travaillé ces questions avec Maryse Dennes, spécialiste de la philosophie 

russe et organisatrice de colloques alternativement à Moscou et à Bordeaux 

pendant de nombreuses années, rassemblant des philosophes russes et français, et 

j’ai eu la chance d’en être. 

 

On sait que la philosophie et la littérature russes ont compris l’écriture comme 

une polyphonie. N’oublions pas d’ailleurs que l’icône n’est pas une image, mais 

une écriture que Dieu met en l’homme.  

L’idée de cet essai est liée à la lecture des Carnets du sous-sol de Dostoïevski, 

écrits alors qu’il sortait de camp (1843). 

Dostoïevski  y  distingue le narrateur, l’auteur et l’idée : 



5 
 

« Même être des hommes, cela nous pèse – des hommes avec un corps réel, 

à nous, avec du sang ; nous avons honte de cela, nous prenons cela pour 

une tache et nous cherchons à être des espèces d’hommes fantasmatiques. 

Nous sommes tous morts-nés, et depuis bien longtemps, les pères qui nous 

engendrent, ils sont des morts eux-mêmes, et tout cela nous plaît de plus en 

plus. On y prend goût. Bientôt nous inventerons un moyen pour naître d’une 

idée. Mais, - ça suffit, je n’ai plus envie d’écrire, moi, du fond de mon 

« sous-sol ». 

« Pourtant, ce n’est pas là que s’achèvent les « carnets » de cet homme 

paradoxal. C’était plus fort que lui, il a continué. Mais il nous semble, à 

nous aussi, que c’est ici que l’on peut s’arrêter. » 

 

On pourrait donner une traductions philosophique de ce texte en une sorte de 

Traité des Passions. L’écriture philosophique relève, peut-on dire, d’un 

équivalent d’un traité des passions, où le philosophe peut être débordé par 

l’auteur, où il ne sait plus que faire du « je » de l’auteur ou de celui du philosophe. 

 

 

D’un autre côté, en étudiant les relations entre rhétorique et philosophie, j’avais 

mis en relation la métaphore « suffisante » et les fonctions de l’exemple, supposé 

dévoiler la chose nue ou telle quelle. Entre les deux, qu’est-ce qu’une écriture ? 

Quel est le commun = X qui rassemble les philosophies dans la philosophie ? Quel 

est le concret de l’écriture, ce bord indispensable à la philosophie ? Plutôt que 

l’idée fondamentale du philosophe qui n’écrit pas, j’ai proposé la fiction du 

philosophe qui ne parlait pas. Ce silence est-il celui de l’homme ou du 

philosophe ? Entre le philosophe qui ne parle pas, et qui renonce aux opinions 

pour la philosophie, et l’écriture de l’icône, nous avions à échanger. La question 

n’est pas religieuse, elle concerne l’invention de l’écriture philosophique, et donc 

la place du philosophe. 



6 
 

 

Un autre aspect permettait l’échange entre Maryse et moi : toutes deux pensons 

qu’il faut un point d’extériorité à l’écriture. Le texte n’est pas le tout. Ce point 

d’extériorité pour moi est ce qui permet l’implant de nos concepts dans une 

couche proche du réel, et peut défaire les systèmes d’oppositions trop « naturels » 

à la philosophie (ce que j’appelle l’axiome de l’implant).  

 

Pour notre philosophe Russe, le point d’extériorité, c’est l’hésychasme. 

L’hésychasme est une prière du cœur qui répète le nom de Dieu ou celui de Jésus 

jusqu’à ce qu’il soit là, présent. L’hésychasme  construit une asymétrie entre le 

nom de Dieu et Dieu : le nom est Dieu, mais Dieu n’est pas le nom. L’hésychasme 

a permis à des auteurs comme Alexei Losev et  Pavel Florensky d’avoir un  point 

d’extériorité leur permettant de s’immerger dans n’importe quelle discipline, 

mathématiques, philosophie, mythologie, théologie, sciences, et même 

électricité… Chez Florensky, les mathématiques sont une « habitude de pensée » 

proche de la philosophie, mais la philosophie n’est pas les mathématiques, etc. 

Lioudmila Gogotishvili a mis en rapport l’hésychasme et la dualité unilatérale du 

son et du phonème : le son vocal est un phonème, mais le phonème n’est pas le 

son. 

 

Peut-on le traduire concernant la musique : le son est une musique, mais la 

musique n’est pas le son ? Pascal Dujardin dans un interview rappelle que pour 

Victor Hugo, la musique est un « bruit qui pense ». Il raconte comment, sortant 

souvent du coma suite à des crises d’épilepsie lors de l’adolescence, il entendait 

les sons sous forme de chuchotements, ce qui, selon lui, lui a donné une ouverture 

à la musique. 

 



7 
 

Caractérisation du romantisme en Russie par Konstantin Zenkin (La Musique et 

le mot dans l’espace et la culture _ à la mémoire de A.V. Mikhaïlov) 

 

D’autre part, par l’intermédiaire de Maryse, je suis en relation avec le directeur 

de la section pianistique du conservatoire Tchaïkovski à Moscou, lui-même 

pianiste, Konstantin Zenkin. Pourquoi lui ? Il a écrit sa thèse sur le romantisme 

de Chopin et a participé à deux autres ouvrages plus récents sur le romantisme. Il 

ne pratique pas le français ni moi le russe, Maryse a toujours été notre 

intermédiaire. 

Ce qu’apporte Zenkin est de traiter le romantisme comme un concret non 

conceptuel, ce concret étant l’amalgame de l’ironie (on défait les identités) et de 

la spiritualité supra-logique. Il reprend la conception de Schlegel, d’un 

romantisme qui n’est pas le classicisme, mais qui le suppose. 

Comme le romantisme, le classicisme et le baroque sont d’ailleurs des courants 

culturels d’après Zenkin, mais ils ne sont pas des notions définies. Ils sont des 

objets de recherche. 

Le romantisme est un fait spirituel qui échappe à la conceptualisation. Il faut  donc 

une approche empirique. Mais entre le conceptuel et l’empirique il y a un 

impossible, d’où l’idée d’ironie romantique qui selon Schlegel est la forme de ce 

paradoxe. L’ironie permet la rébellion contre le classicisme, mais elle est aussi 

une auto-ironie. L’ironie ne tolère pas la réduction en concepts, elle en est la 

destruction. 

L’art apparait comme un domaine supra-rationnel et supra-logique. A l’écoute, 

nous distinguons le baroque, le classique et le romantique, mais ce n’est pas par 

des moyens conceptuels. Il s’agit de la reconnaissance d’une posture et de ce 

qu’elle appelle en nous. 

Pour Zenkin, le romantisme est la forme la plus élevée de l’activité spirituelle. 

Mais elle s’accompagne d’une vision antinomique et différenciées, qui suppose 



8 
 

une dialectique, seule capable d’une synthèse. Il y a donc une pluralité des 

romantismes. Les critères de reconnaissance varient selon les disciplines, les 

couches de sémantisation, que ce soit dans la littérature, la musique ou dans l’art 

en général. 

 

Zenkin tient à un point de vue historique et se demande s’il y a une synthèse 

possible. Dans la lignée de Hegel, il s’agit du dépassement de la tradition, par 

la mise en avant de l’individualité et de la liberté personnelle. 

Zenkin périodise le romantisme : d’abord celui du 19ème siècle ; en 2ème période, 

ce que les Russes appellent l’Age d’argent, auquel il associe Tchaïkovski et 

Scriabine. Dans la phase contemporaine, il voit un élargissement du romantisme 

par exemple dans l’œuvre de Sergueï Vasilyevich  Averinsev, qui n’est pas un 

compositeur, mais lutte pour une culture contre le totalitarisme. 

 

En théorie, le romantisme n’existe pas tout seul. En plus de son rapport au 

classicisme, il entraine un mouvement dialectique d’auto-négation. En même 

temps, il permet une liberté d’organisation  du temps et de l’espace. 

Lorsqu’il n’y a plus de lien au classicisme, alors on sort du romantisme. Le 

romantisme est la phase dernière du classicisme. 

Le romantisme se distingue donc  radicalement du futurisme, qui refuse tout lien 

avec le classicisme, et les mouvements qui le précèdent en général. 

 

Le « je » de la liberté individuelle 

 

Qui compose la musique ? Qui écrit la poésie ? Qui écrit les commentaires sur la 

musique ? 

Qu’est-ce qu’un « je » ? 



9 
 

En tant que philosophe, je ne puis considérer le « je » que comme contingent : il 

se passe d’un individu à l’autre comme un témoin d’humanité. Il y a de la 

philosophie et « je » suis là. Mais ce peut être un autre « je ». Comment 

caractériser cette contingence ? Les « je » sont comme des variables plutôt que 

comme des différences individuelles qui pourraient se disputer leur excellence 

dans la composition de pièces romantiques. Variables aussi bien hommes que 

femmes. 

L’idée de variable ici consonne avec la multiplicité des romantismes, variables 

qui peuvent être parfois interprétées empiriquement, comme quand on dit que 

Tchaïkovski est un compositeur romantique, mais aussi dans une montée des 

« je » hors du monde empirique. 

 

Qui écrit ? Victor Hugo nous donne une piste : 

« Car le mot, qu’on le sache, est un être vivant.  

La main du songeur vibre et tremble en l’écrivant ; 

La plume, qui d’une aile allongeait l’envergure,  

Frémit sur le papier quand sort cette figure,  

Le mot, le terme, type on ne sait d’où venu,  

Face de l’invisible, aspect de l’inconnu ; 

Créé, par qui ? forgé, par qui ? jailli de l’ombre ; 

Montant et descendant dans notre tête sombre,  

Trouvant toujours le sens comme l’eau le niveau ; 

Formule des lueurs flottantes du cerveau. » (1854) 

 

L’auteur n’invente pas tout et le langage, comme nous l’entendons 

habituellement, ne suffit pas. Il y faut une dynamique qui ne lui appartient pas. 



10 
 

Peut-on transférer cela au son dans la musique ? Un thème, une variation, qu’on 

le sache, sont-ils  des êtres vivants ? Le concept, dans la philosophie est-il lui aussi 

un être vivant ? 

Pour François Laruelle, il s’agit d’inventer : renverser les autorités, c’est-à-dire 

les identités toutes faites, ménager et multiplier les flux, donner un statut aux 

individus indépendamment des règles philosophiques. 

Il veut faire des individus des vivants, capables de mélancholie (la caverne) et de 

joie (l’Univers) faisant usage de la langue comme rythmes et pulsions, et cela dès 

le début, dans sa thèses principale « Economie générale des effets d’être » (en 

cours d’édition, par Jordanco Sekulovsky, à paraître en janvier 2023). La 

respiration vient avant la vue, que la tradition philosophique avait privilégié. La 

respiration emplace  la musique dans son importance vitale. 

Et si la musique romantique pouvait justement être caractérisée comme la fusion 

des larmes et de la joie ? sans intermédiaire conceptuel ?  

 

Plutôt que de nous occuper du signifiant et du signifié, mettons en relation le 

langage, ou plutôt le texte et les pulsions, qui changent la nature du langage. Cela 

suppose que l’on ne modélise pas la philosophie par la seule philosophie, mais  de 

défaire les règles de la philosophie – donc de construire sa connaissance - par 

l’intervention d’une discipline distincte de la philosophie et ne portant pas sur des 

objets « naturels » - la quantique. 

 

Laruelle fait un pas de plus dans le Tetralogos.  Il explique que la non-philosophie 

suppose une « mutation du langage » : et même une  

« « conversion » des rapports intriqués du concept et de l’art (de la musique) 

aussi troublante qu’une conversion religieuse, une mutation de type 

quantique des rapports du sens et de l’entente du signifiant, en quelque sorte 

une téléportation quantique du langage par le monde imaginaire dans une 

autre entente destinée à briser sa suffisance linguistique » (132).  



11 
 

Cette conversion est permise par la sur- et sous-détermination par la quantique. 

Plutôt qu’un discours ou un langage, nous avons un télé-forçage, ou télé-phorçage 

de ce discours qui le met en rapport avec le réel quantique. Ce n’est plus un simple 

langage, il est intriqué avec le vécu-sans-vie des sujets. Plutôt qu’une suite 

linéaire, nous avons une scène interprétable en peinture, en musique, en 

architecture, dont  

« le metteur en scène et en musique comme architecte d’une œuvre qui est, 

comme toute œuvre, la répétition d’un fragment du Monde capable de 

produire des effets d’Univers inattendus ou quantiques » (133). 

Il y a le metteur en scène, il y a l’architecte, qui sont comme l’auteur du texte, 

plutôt que le narrateur. Là il ne s’agit plus seulement de polyphonie, mais d’une 

transformation du langage rendu non suffisant par le vécu des sujets. Là, la 

multiplicité des « je » est effective et il n’est plus nécessaire d’invoquer des 

autorités. 

 

La et les philosophie(s) 

 

Une philosophie vivante ne peut rester isolée. On devient philosophe lorsque l’on 

est capable de passer de l’une à l’autre juste dans le moment où l’on est ni dans 

l’une ni dans l’autre. 

Est-ce un aspect du romantisme en philosophie ? Il y a une mémoire partagée – 

forme de classicisme -, il y a un intime, celui de l’expérience philosophique, qui 

est aussi une ouverture sur les autres philosophies. 

 

Comment faire de cette « conversion » du langage quelque chose de « vivant » ? 

 

Il y a des passages que la philosophie a souvent négligés. Je pense à celui, souligné 

par certains artistes, de l’émotion à la connaissance. 



12 
 

Une émotion n’est pas seulement passive, elle est aussi une conduite, elle nous 

ouvre la voie, selon certains artistes, à des connaissances qui ne sont pas la suite 

d’un ordre des raisons, mais d’une sorte de traité des passions qui précède la 

philosophie, et qui ne se réduit pas au classique « étonnement ». L’une de ces 

émotions est le « je », ni empirique, ni absolu (c’est-à-dire indépendant des autres 

« je »). 

Cette émotion est multiple , et peut être susceptible du paradoxe romantique dont 

parlent les Russes. 

 

Quels sont les liens entre les connaissances venues de l’émotion et celles dérivant 

d’un ordre des raisons ? 
 

La distinction de l’auteur et du narrateur est classique dans la critique littéraire et 

aussi  dans la littérature elle-même, nous l’avons vu avec Dostoïevski. Qu’en est-

il en philosophie et en musique ? 

En philosophie, il y a une polyphonie (Bakhtine). De cet écheveau, on sait qu’il y 

a de nombreux fils, mais auxquels on ne saurait donner un nom et une identité 

définitive. Le problème est le même  concernant les modèles, ils sont multiples 

pour un « même » phénomène, et l’on ne peut savoir lequel est le bon sans 

produire une théorie fausse (voir Henri Poincaré et Richard Feynman sur ce 

point). Vouloir identifier un seul fil conduit ici non pas à une théorie fausse, mais 

sans doute à faire un roman d’un texte qui s’y refuse. 

En littérature, les « je » se multiplient, entre l’auteur et le narrateur. Sans cela, le 

texte ne tient pas, il est juste un rideau sur ce qu’il voudrait manifester. En 

philosophie, où la maîtrise du système importe, la distinction est beaucoup plus 

subtile et secrète. Elle est ressentie, mais peu explicitée, parce qu’elle semble 

remettre en cause le « sérieux » de l’écriture philosophique, et le rapporter à une 

subjectivité qui ne la concerne pas. 



13 
 

 

Ce lien entre connaissance d’émotion et connaissance rationnelle, je l’appelle 

« obscur cogito ». Obscur cogito qui admet ne pas comprendre toutes les 

philosophies, obscur cogito plus proche de celui de Malebranche que de celui de 

Descartes, obscur cogito dispersible et multiple, qui pourtant garantit la fidélité. 

Obscur cogito qui, par son acceptation de la multiplicité de droit des philosophies, 

nous immerge dans un romantisme, comme celui-ci était une sorte d’arrière-plan 

de ce que nous créons actuellement. 

Sur ce point, j’aimerais citer le beau livre de François Noudelmann, Le Toucher 

des philosophes, où il montre comment il est difficile de se défaire du romantisme 

et de la pulsion d’y retourner. Sartre écrivain s’occupe de Bériot et de 

compositeurs qui lui sont contemporains, mais dans son intimité de pianiste, il 

joue du Chopin. Nietzsche qui a été intime de Wagner, compose à la manière de  

Schumann. Peut-être le romantisme, dans son rapport au classicisme,  répète-t-il 

à sa façon les rôles que l’atticisme et l’asianisme ont eu dans l’antiquité, qui ont 

fait que sur six siècles il est parfois difficile de dater les textes antiques. 

Peut-être même la « non-musique » actuelle inspirée des œuvres de Yacintho 

Scelsi pourrait-elle être traitée de romantique ? Je ne puis en décider moi-même, 

ni pour la « non-musique » ni pour les musiques actuelles tant par manque de 

compétences, que par le fait qu’une telle décision n’a de sens que faite par un 

compositeur  – ce que je ne suis pas. 

 

Multiplicité de droit des philosophies 
 

 

Nous avons vu que la multiplicité de droit conduit à une pragmatique 

expérimentale des philosophies. Elle suppose que les philosophies sont proposées 

comme hypothèses – « philosopher par hypothèses » . Cette idée exprimée déjà 

par Leibniz, permet de donner une autre chair ou une nouvelle dimension aux 



14 
 

notions d’auteur et de philosophe en philosophie. Nous transformons le couple 

auteur et philosophe. 

 

Obscur cogito et secret ouvert 

 

J’appelle l’auteur philosophe un « obscur cogito », en référence à la généralisation 

faite par Malebranche des cogitos aux sentiments, j’appelle une philosophie un 

« secret ouvert », elle ne se cache en rien, mais il reste en elle quelque secret de 

son expérience transcendantale – dès que l’on admet la multiplicité de droit des 

philosophies. 

« Obscur cogito » : que reste-t-il du cogito lorsque l’on n’utilise plus l’hypothèse 

de Dieu ? Rien ne l’éclaire du dehors, il n’est plus l’ « icône » du philosophe. Il 

est juste son style, dont quelque chose reste toujours caché. On ne peut jamais 

« dérouler » complètement un style et lui donner son chiffre. On peut l’approcher, 

mais il reste une marque noire et opaque. D’où l’idée d’un obscur cogito, qui 

articule à la fois le travail du style mais aussi l’allure implicite du matériau dans 

la pensée du créateur, qui lui est partiellement donnée. 

 

Il reste peut-être un « je », celui que tout le monde croit reconnaître. Il n’est que 

la sous-détermination contingente de toute œuvre, son analyse le rapproche d’un 

collectif de « je » : celui des autres philosophes, mais pas seulement, celui de tous 

ceux qui agissent et pensent, sans distinction hiérarchique.  

Il y a dans le romantisme un cogito qui est une variable vivante qui fait de ce qu’il 

produit autre chose que du pur langage. Les liens entre l’obscur cogito et le secret 

ouvert ne se confondent pas avec les structures de la philosophie : dualité et 

transcendantal. Ils apportent une tout autre couleur et une tout autre musique  à la 

philosophie. A l’exemple de Kant, qui avait écrit un essai pour introduire en 



15 
 

philosophie les grandeurs négatives (1763), le romantisme pourrait introduire 

couleurs et musiques dans les pratiques philosophiques.  

 

Est-il possible de formuler des règles transcendantes qui permettent des 

passages  entre disciplines? Peut-on passer de la littérature à la philosophie, de la 

musique à la philosophie ?  Ou de la philosophie à la musique, comme l’a fait 

Laruelle dans son Opéra de philosophies ? Cela suppose de casser des règles, ce 

qui modifie sans doute les textes. 

Peut-on transférer ces règles à la musique ? Un écrivant qui agit dans le 

compositeur ? La musique étant son « secret ouvert », témoin de l’expérience 

intime de la pensée sans concept et de la musique – pour reprendre le mot de 

Victor Hugo ? D’une pensée sans concepts et sans mots, qui suppose néanmoins 

une écriture, un concret amalgame de pensée et de son ? 

 

 

Quelques pratiques de l’invention (autres que la critique) : inconscient, ignorance, 

manque, trou, variations, inconnu, les rapports entre des pratiques artistiques 

différentes, qui sont autant de pistes. 
 

 

Je propose ici quelques procédés d’invention à partir de témoignages venus aussi 

bien de la philosophie, de la  littérature, de la composition musicale.  

 

La fonction de l’inconnaissance dans l’invention 
 

L’inconnaissance comme principe de causalité 



16 
 

« Donc le nuage d’inconnaissance est la véritable imagination 

transcendantale, la dissolution mystique de l’unité ou de l’unité originaire 

synthétique de la réminiscience » (Tétralogos, 418). 

 

Chez Dusapin : stratégies de l’ignorance (p. 129) 

« L’ignorance c’est presque une construction délibérée, qui est nécessaire » 

(p. 127) 

 

Selon Laruelle, le générique  est une  forme d’intuition nouvelle et finie 

(Tétralogos, 416) 

 

Trous, crêtes, brumes et relations entre pratiques différentes (Jérôme Guitton) : 
 

« Creux, crêtes : esthétiquement, les expériences éloignées soulignent les 

reliefs de mon expérience la plus proche. Le terre accidentée de l’écriture 

est éclairée par des astres distants. 

Réciproquement, nos trajets sur cette terre veulent apparaître, peut-être, 

comme des lumières dans quelques cieux étrangers. L’écrivain espère 

susciter, en sculpture, quelques moments de jalousie. » (p. 6) 

Berlin, 2022, à l’occasion d’une exposition de John Cornu, Muriel 

Leray, Ivan Liovik Ebel, p. 6. 

 

 

Absence, survol, vision depuis un lointain, manque de visibilité peuvent être vus 

comme des facteurs d’invention. 

 



17 
 

Méthode qui consiste à isoler un concept et à faire varier les connaissances qui 
pourraient l’intégrer : C-K en philosophie (Armand Hatchuel) 
 

Il s’agit de choisir des concepts (terre, liberté, ligne serpentine, monde,…) et de 

les mettre en rapport avec des connaissances philosophiques pensées pour 

d’autres concepts. Cela, c’est rechercher de l’inconnu=X. 

Cela est possible, parce que les concepts sont des « véhicules » entre à priori et 

empirique (selon une idée de Muriel Mambrini-Doudet). 

Cette méthode peut-elle être transférée en musique, dans les termes de structure 

et variations ? Peut-on supposer des véhicules sans concepts pour la musique ? 

Véhicules qui permettent de passer du menuet au scherzo, par exemple, de Haydn 

à Beethoven, comme le suggérait Barenboïm dans l’un de ses cours ?  

 

Inconscient dans l’invention 
 

Rythmes, pulsions qui ont tendance à défaire les autorités toutes faites. Le rythme 

précède l’autorité de la langue. Remise en jeu de ce qui semble établi comme 

autorité. 

Pascal Dusapin :  

«  C’est sans doute parce que j’essaie de faire quelque chose qui touche 

« ça ». En ce moment, je tente de trouver un point de faiblesse, 

d’affaissement, de lâcher ce qui résiste, de rejoindre les couches basses de 

la conscience. Pour que ce soit fragile, sans défense. » (Entretiens, p. 104). 

Pascal Dusapin 

Flash, crises 
 
Eclat, crise , Flash (Dusapin, p. 113) 

 



18 
 

Orientation et dynamique dans l’invention 
 

Toutes ces pratique de l’invention supposent une orientation, une dynamique qui 

dépassent les possibilités du seul langage, même dans les disciplines et arts qui 

font usage du langage naturel. 

Elles allient une pensée à une force d’invention. Leurs manifestations passent par 

la mise en concrétude par l’amalgame de la pensée et d’un art particulier. Il y va, 

en ce sens, de l’écrivant et du compositeur, qui sont confondus lors de l’écoute, 

mais imperceptiblement distincts au moment de l’écriture. 

Reprenons la distinction entre connaissance produite par l’émotion et celle 

produite par l’ordre de raisons. Se passant de concepts, le compositeur se trouve 

à la crête de leur distinction. Il ne produit pas seulement de l’émotion passive, 

mais un ensemble de mouvements qui peuvent être interprétés dans de nombreux 

registres, qui distinguent encore le compositeur de l’interprète ou du chef 

d’orchestre. 

 

Avec cet essai, je fais l’hypothèse que mes propositions sont compatibles avec les 

conceptions du romantisme en musique. Je pense à Berlioz, auteur de ses 

mémoires en sus de ses compositions. Mais je pense aussi à Wagner qui, dans ses 

écrits sur la musique,  montre comment il est passé d’un usage occasionnel de la 

parole dans sa musique à une invention de la poésie pleinement  accordée à elle. 

 

 Je ne prétends pas dépasser le romantisme et proposer des universels pour la 

musique, mais juste suggérer un générique qui permette de faire entendre 

alternativement et parfois ensemble les voix du philosophe et celle du 

compositeur, comme celle de l’interprète.  Voix qui ne sont pas que du langage, 

même si le chant ne peut se passer de paroles. 

 



19 
 

La langue comme polyphonie et la voix humaine comme transcendantal 

 

Permettez-moi de revenir à la Russie en reprenant la conception de la langue de 

Liudmila Gogotishvili. Elle n’est pas une force intermédiaire de communication 

ou de médiation. Passer de la langue à la mythologie (Losev), de la langue à la 

polyphonie (Bakhtine) suppose une autre source d’énergie. A propos de Losev et 

de Bakhtine, Liudmila a parlé de « dialogisme unilatéral », qui détruit les 

oppositions classiques de la philosophie en s’appuyant sur la linguistique.  Et elle 

a  mis l’accent sur l’énergétisme que supposent les œuvres de Losev et celle de 

Laruelle, cette force de pensée les apparente. 

Mais Ludmilla n’a pu malheureusement  connaître les changements entre la non-

philosophie et la philosophie non-standard. 

La ligne serpentine, chère à Ravaisson1 y devient plus verticale (…). Dans le 

Tétralogos, qui est une montée de la caverne aux étoiles où la métaphore est 

transformée en « téléphore », la philosophie  est vécue en « belle insonore » à 

l’aide de la quantique, science sans objet naturel mais liée intimement au Réel, et 

du générique, comme syntaxe inchoative et mélodie. Puis la philosophie devenue 

para-musicale revient en une descente douce sur les humains donnant sens 

musical à leur vécu. Le transcendantal n’y est autre que la voix humaine.  

 

 

 

 

 

 

 
1 François Laruelle, Phénomène et Différence. Essai sur l’ontologie de Ravaisson, Paris, Klincksieck, 1971. 


