L’obscur cogito de I’écrivant/compositeur

Anne-Francoise Schmid

IRCAM, Séminaire MaMuPhi, le 7 janvier 2023.

« On soutiendra que la plupart des pensées (mathématique, musicale
et picturale, amoureuse) ne sont nullement langagieres, ce qui
précisément autorise le travail difficile consistant a tenter de projeter

ces pensées dans la langue ».

Francois Nicolas, Al Mukhatabat 1, 2012, p. 98.

REsume : Les aventures russes et frangaises du romantisme entre littérature, philosophie et

musique ont dans cet essai pour fonction de révéler I'obscur cogito de I'invention romantique. Est-ce
que ces aventures ont quelque pertinence ou importance pour celui qui écrit et compose ? Il y a une
difficulté a caractériser de fagon conceptuelle le romantisme. Cet exposé présente quelques
hypotheses sur la question de I'invention de I'individu romantique et de son rapport a ce qu'on appelle

le classicisme.

Introduction

Cette conférence est un essai, une proposition a discuter. Mon probléme directeur
est I’invention en philosophie ainsi que la construction d’un espace générique
pour les sciences et la philosophie, en cours dans des collaborations frangaises et

internationales. Dans 1’expos¢, je ferai une place a certaines de ces collaborations,



en particulier celle avec Muriel Mambrini-Doudet et celle avec Maryse Dennes

ou encore avec Liudmila Gogotishvili.

Ma conviction est que I’invention philosophique ne ressortit pas de la critique des
autres philosophies, mais de la considération de la multiplicité de droit de la
philosophie ou des philosophies. La considération de cette multiplicité est peut-

étre un trait du romantisme, comme nous le verrons plus loin.

Quant a mon rapport a la musique, il est intime plus que travaillé : ma mere était
pianiste, ¢leve de Dinu Lipatti. J’entendais continuellement une quantité d’ceuvres
sans savoir le nom des compositeurs, comme si la musique disposait d’un

universel qui leur échappait.

Dans cet essai, j’aurai des moments de connivence avec certains aspects de la
pensée russe. Peut-&tre sentais-je le besoin de relier mon intime rapport a la
musique a une culture un peu différente pour pouvoir I’expliciter. C’est aussi peut-
étre la recherche d’une multiplicité, comprise elle aussi comme une ouverture
romantique, une sorte de paysage qui s’ouvre indéfiniment. L’obscur cogito du

titre en témoigne.

L’impossible passage de la philosophie a la musique

Il ne s’agit pas ici de constituer une philosophie de la musique : ce genre est assez
developpé, il y a de nombreux ouvrages. Je commence au contraire par séparer
philosophie et musique, de fagon a pouvoir tracer des liens qui ne dépendent pas

de ce « de » (philosophie « de » la musique) dont je reparlerai.

Je suppose donc une sorte d’impossibilité de parler de la musique directement

depuis la philosophie ou seulement depuis elle.

Comment surmonter cette forme d’impossibilité ? Prenons pour exemple la
physique quantique. Elle est totalement mathématisée, avec parfois des

expressions du type : « tout se passe comme si» pour introduire une nouvelle

2



¢quation. En mécanique classique, il y avait alternance entre langage naturel et
¢quations, comme 1’a fait remarquer Poincaré. C’est que la physique classique
portait sur des objets que nous pouvions croire identifier parmi ceux qui nous
entourent. Alors que la quantique porte sur des €tats et des opérateurs. Le langage
n’y a pas la méme part. La conséquence est que les physiciens quantiques ont di
véritablement inventer un vocabulaire, un langage, des concepts mis en langage,
pour manifester leur science. Ce n’est pas simplement de la vulgarisation. Un
physicien m’a montré un colloque de Moriond, entiérement mathématique, me

disant : ¢’est de la vulgarisation. Les problémes sont déplacés.

Il s"agit de créer des espaces

Je suis philosophe et épistémologue, et je cherche a créer des espaces ou le
philosophique soit capable de n’étre pas seulement du langage, mais une
construction de dimensions en relation avec des fragments de philosophies, de
sciences, d’éthique sans faire usage de I’expression qui, a mon avis, falsifie les
relations : « philosophie de » (Philosophie de la science, de la technique, de la
religion). Pourtant, il existe une résistance a ce « de » : il n’y a pas de philosophie
de I’¢thique, mais juste de 1’¢thique, que certains philosophes, tel Bertrand
Russell, ont refusé de mettre sous la banniére « philosophie ». Nous cherchons a
genéraliser cette résistance, et a remplacer le « de » par des opérateurs, qui mettent
la philosophie a peu pres sur le méme plan d’efficace que les autres disciplines et

les autres pratiques.

Sur les opérateurs

Quant aux opérateurs, nous en avons dégagé Muriel Mambrini-Doudet et moi

dans titre « Epistémologie générique. Manuel pour les sciences futures » (Kimé,



2019, p. 130). Ces opérateurs permettent de combiner des fragments hétérogenes
de sciences et de philosophies, permettant d’introduire le générique (le futur et sa
coupure), de multiplier les niveaux et de changer d’échelle (le virtuel), et
d’¢étendre les possibilités d’articulation (la fiction). Le « de » peut alors étre

détruit, au sens que la philosophie a donn¢ a la destruction.

Ce que fait voir la suppression du « de » est que la philosophie a un auteur, distinct
de la philosophie écrite elle-méme. Ce n’est pas tout a fait une banalité, parce
qu’elle met en jeu la fermeture des systemes, la brise, ’ouvre a quelque chose
d’autres qu’eux-mémes. La négation ou le déni de ["auteur dans le philosophe est

une manifestation de la volonté de la maitrise du texte, comme d’un absolu.

Traitons donc [’écriture comme un concret: quelque chose qui croit par
amalgame, entre [’auteur et le narrateur, entre [’homme et le philosophe, entre le

compositeur et la musique.

La collaboration avec Maryse Dennes

Jai travaillé ces questions avec Maryse Dennes, spécialiste de la philosophie
russe et organisatrice de colloques alternativement a Moscou et a Bordeaux
pendant de nombreuses années, rassemblant des philosophes russes et frangais, et

j’ai eu la chance d’en étre.

On sait que la philosophie et la littérature russes ont compris 1’écriture comme
une polyphonie. N’oublions pas d’ailleurs que I’icone n’est pas une image, mais
une écriture que Dieu met en ’homme.

L’idée de cet essai est liée a la lecture des Carnets du sous-sol de Dostoievski,
¢crits alors qu’il sortait de camp (1843).

Dostoievski y distingue le narrateur, 1’auteur et I’1dée :

4



« Méme étre des hommes, cela nous pese — des hommes avec un corps réel,
a nous, avec du sang ; nous avons honte de cela, nous prenons cela pour
une tache et nous cherchons a étre des especes d’hommes fantasmatiques.
Nous sommes tous morts-né€s, et depuis bien longtemps, les peres qui nous
engendrent, ils sont des morts eux-mémes, et tout cela nous plait de plus en
plus. On y prend gotit. Bient6t nous inventerons un moyen pour naitre d’une
idée. Mais, - ¢a suffit, je n’ai plus envie d’écrire, moi, du fond de mon
« sous-sol ».

« Pourtant, ce n’est pas la que s’achévent les « carnets » de cet homme
paradoxal. C’¢tait plus fort que lui, il a continué. Mais il nous semble, a

nous aussi, que c’est ici que I’on peut s’arréter. »

On pourrait donner une traductions philosophique de ce texte en une sorte de
Traite des Passions. L’écriture philosophique reléve, peut-on dire, d’un
¢quivalent d’un trait¢ des passions, ou le philosophe peut étre débordé¢ par

I’auteur, ou il ne sait plus que faire du « je » de I’auteur ou de celui du philosophe.

D’un autre coteé, en étudiant les relations entre rhétorique et philosophie, j’avais
mis en relation la métaphore « suffisante » et les fonctions de I’exemple, supposé
dévoiler la chose nue ou telle quelle. Entre les deux, qu’est-ce qu’une écriture ?
Quel est le commun = X qui rassemble les philosophies dans la philosophie ? Quel
est le concret de I’écriture, ce bord indispensable a la philosophie ? Plutdt que
I’idée fondamentale du philosophe qui n’é€crit pas, j’ai proposé la fiction du
philosophe qui ne parlait pas. Ce silence est-il celui de I’homme ou du
philosophe ? Entre le philosophe qui ne parle pas, et qui renonce aux opinions
pour la philosophie, et I’écriture de I’icone, nous avions a échanger. La question
n’est pas religieuse, elle concerne I’invention de 1’écriture philosophique, et donc

la place du philosophe.



Un autre aspect permettait I’échange entre Maryse et moi : toutes deux pensons
qu’il faut un point d’extériorité a 1’écriture. Le texte n’est pas le tout. Ce point
d’extériorité pour moi est ce qui permet I’implant de nos concepts dans une
couche proche du réel, et peut défaire les systeémes d’oppositions trop « naturels »

a la philosophie (ce que j’appelle I’axiome de I’implant).

Pour notre philosophe Russe, le point d’extériorité, c’est 1’hésychasme.
L hésychasme est une priere du ceeur qui répete le nom de Dieu ou celui de Jésus
jusqu’a ce qu’il soit 1a, présent. L’hésychasme construit une asymétrie entre le
nom de Dieu et Dieu : le nom est Dieu, mais Dieu n’est pas le nom. L’hésychasme
a permis a des auteurs comme Alexei Losev et Pavel Florensky d’avoir un point
d’extériorité leur permettant de s’immerger dans n’importe quelle discipline,
mathématiques, philosophie, mythologie, théologie, sciences, et méme
¢lectricité... Chez Florensky, les mathématiques sont une « habitude de pensée »
proche de la philosophie, mais la philosophie n’est pas les mathématiques, etc.
Lioudmila Gogotishvili a mis en rapport I’hésychasme et la dualité unilatérale du
son et du phoneme : le son vocal est un phoneme, mais le phonéme n’est pas le

son.

Peut-on le traduire concernant la musique : le son est une musique, mais la
musique n’est pas le son ? Pascal Dujardin dans un interview rappelle que pour
Victor Hugo, la musique est un « bruit qui pense ». Il raconte comment, sortant
souvent du coma suite a des crises d’épilepsie lors de 1’adolescence, il entendait
les sons sous forme de chuchotements, ce qui, selon lui, lui a donné une ouverture

a la musique.



Caractérisation du romantisme en Russie par Konstantin Zenkin (La Musique et

le mot dans I’espace et la culture _ a la mémoire de A.V. Mikhailov)

D’autre part, par I’intermédiaire de Maryse, je suis en relation avec le directeur
de la section pianistique du conservatoire Tchaikovski a Moscou, lui-méme
pianiste, Konstantin Zenkin. Pourquoi lui ? 11 a écrit sa thése sur le romantisme
de Chopin et a participé a deux autres ouvrages plus récents sur le romantisme. 11
ne pratique pas le francais ni moi le russe, Maryse a toujours été notre

intermédiaire.

Ce qu’apporte Zenkin est de traiter le romantisme comme un concret non
conceptuel, ce concret étant ’amalgame de 1’ironie (on défait les identités) et de
la spiritualité supra-logique. Il reprend la conception de Schlegel, d’un

romantisme qui n’est pas le classicisme, mais qui le suppose.

Comme le romantisme, le classicisme et le baroque sont d’ailleurs des courants
culturels d’apres Zenkin, mais ils ne sont pas des notions définies. Ils sont des

objets de recherche.

Le romantisme est un fait spirituel qui échappe a la conceptualisation. Il faut donc
une approche empirique. Mais entre le conceptuel et ’empirique i1l y a un
impossible, d’ou I’idée d’ironie romantique qui selon Schlegel est la forme de ce
paradoxe. L’ironie permet la rébellion contre le classicisme, mais elle est aussi
une auto-ironie. L’ironie ne tolére pas la réduction en concepts, elle en est la

destruction.

L’art apparait comme un domaine supra-rationnel et supra-logique. A 1’écoute,
nous distinguons le baroque, le classique et le romantique, mais ce n’est pas par
des moyens conceptuels. Il s’agit de la reconnaissance d’une posture et de ce

qu’elle appelle en nous.

Pour Zenkin, le romantisme est la forme la plus ¢levée de I’activité spirituelle.

Mais elle s’accompagne d’une vision antinomique et différenciées, qui suppose

7



une dialectique, seule capable d’une synthese. Il y a donc une pluralité des
romantismes. Les critéres de reconnaissance varient selon les disciplines, les
couches de sémantisation, que ce soit dans la littérature, la musique ou dans 1’art

en général.

Zenkin tient a un point de vue historique et se demande s’il y a une synthése

possible. Dans la lignée de Hegel, il s’agit du dépassement de la tradition, par
la mise en avant de I’individualité et de la liberté personnelle.

Zenkin périodise le romantisme : d’abord celui du 19°™ siécle ; en 2°™ période,
ce que les Russes appellent 1’Age d’argent, auquel il associe Tchaikovski et
Scriabine. Dans la phase contemporaine, il voit un élargissement du romantisme
par exemple dans 1’ceuvre de Serguei Vasilyevich Averinsev, qui n’est pas un

compositeur, mais lutte pour une culture contre le totalitarisme.

En théorie, le romantisme n’existe pas tout seul. En plus de son rapport au
classicisme, il entraine un mouvement dialectique d’auto-négation. En méme

temps, il permet une liberté¢ d’organisation du temps et de 1’espace.

Lorsqu’il n’y a plus de lien au classicisme, alors on sort du romantisme. Le

romantisme est la phase derniere du classicisme.

Le romantisme se distingue donc radicalement du futurisme, qui refuse tout lien

avec le classicisme, et les mouvements qui le précédent en général.

Le «je » de la liberté individuelle

Qui compose la musique ? Qui €écrit la poésie ? Qui écrit les commentaires sur la

musique ?

Qu’est-ce qu’un « je » ?



En tant que philosophe, je ne puis considérer le « je » que comme contingent : il
se passe d’un individu a ’autre comme un témoin d’humanité. Il y a de la
philosophie et «je» suis la. Mais ce peut étre un autre «je». Comment
caractériser cette contingence ? Les « je » sont comme des variables plutot que
comme des différences individuelles qui pourraient se disputer leur excellence
dans la composition de pieces romantiques. Variables aussi bien hommes que

femmes.

L’1dée de variable ici consonne avec la multiplicité des romantismes, variables
qui peuvent étre parfois interprétées empiriquement, comme quand on dit que
Tchaikovski est un compositeur romantique, mais aussi dans une montée des

« je » hors du monde empirique.

Qui écrit ? Victor Hugo nous donne une piste :

« Car le mot, qu’on le sache, est un €tre vivant.

La main du songeur vibre et tremble en I’écrivant ;
La plume, qui d’une aile allongeait I’envergure,
Frémit sur le papier quand sort cette figure,

Le mot, le terme, type on ne sait d’ou venu,

Face de I’'invisible, aspect de I’inconnu ;

Crée¢, par qui ? forgé, par qui ? jailli de I’ombre ;
Montant et descendant dans notre téte sombre,
Trouvant toujours le sens comme ’eau le niveau ;

Formule des lueurs flottantes du cerveau. » (1854)

L’auteur n’invente pas tout et le langage, comme nous [’entendons

habituellement, ne suffit pas. Il y faut une dynamique qui ne lui appartient pas.



Peut-on transférer cela au son dans la musique ? Un théme, une variation, qu’on
le sache, sont-ils des étres vivants ? Le concept, dans la philosophie est-il lui aussi
un étre vivant ?

Pour Francois Laruelle, il s’agit d’inventer : renverser les autorités, c’est-a-dire
les identités toutes faites, ménager et multiplier les flux, donner un statut aux
individus indépendamment des regles philosophiques.

Il veut faire des individus des vivants, capables de mélancholie (la caverne) et de
joie (I’Univers) faisant usage de la langue comme rythmes et pulsions, et cela dés
le début, dans sa theses principale « Economie générale des effets d’étre » (en
cours d’édition, par Jordanco Sekulovsky, a paraitre en janvier 2023). La
respiration vient avant la vue, que la tradition philosophique avait privilégie. La
respiration emplace la musique dans son importance vitale.

Et si la musique romantique pouvait justement étre caractérisée comme la fusion

des larmes et de la joie ? sans intermédiaire conceptuel ?

Plutét que de nous occuper du signifiant et du signifi€¢, mettons en relation le
langage, ou plutot le texte et les pulsions, qui changent la nature du langage. Cela
suppose que I’on ne modélise pas la philosophie par la seule philosophie, mais de
defaire les regles de la philosophie — donc de construire sa connaissance - par
I’intervention d’une discipline distincte de la philosophie et ne portant pas sur des

objets « naturels » - la quantique.

Laruelle fait un pas de plus dans le Tetralogos. 1l explique que la non-philosophie

suppose une « mutation du langage » : et méme une

« « conversion » des rapports intriqués du concept et de I’art (de la musique)
aussi troublante qu’une conversion religieuse, une mutation de type
quantique des rapports du sens et de I’entente du signifiant, en quelque sorte
une téléportation quantique du langage par le monde imaginaire dans une

autre entente destinée a briser sa suffisance linguistique » (132).

10



Cette conversion est permise par la sur- et sous-détermination par la quantique.
Plut6t qu’un discours ou un langage, nous avons un télé-forgage, ou télé-phorcage
de ce discours qui le met en rapport avec le réel quantique. Ce n’est plus un simple
langage, il est intriqué avec le vécu-sans-vie des sujets. Plutdt qu’une suite
linéaire, nous avons une sceéne interprétable en peinture, en musique, en

architecture, dont

« le metteur en sceéne et en musique comme architecte d’une ceuvre qui est,
comme toute ceuvre, la répétition d’un fragment du Monde capable de

produire des effets d’Univers inattendus ou quantiques » (133).

Il y a le metteur en scene, il y a I’architecte, qui sont comme ’auteur du texte,
plutot que le narrateur. La il ne s’agit plus seulement de polyphonie, mais d’une
transformation du langage rendu non suffisant par le vécu des sujets. La, la
multiplicité des « je » est effective et il n’est plus nécessaire d’invoquer des

autorités.

La et les philosophie(s)

Une philosophie vivante ne peut rester isolée. On devient philosophe lorsque 1’on
est capable de passer de I’une a I’autre juste dans le moment ou I’on est ni dans

I’une ni dans 1’autre.
Est-ce un aspect du romantisme en philosophie ? Il y a une mémoire partagée —
forme de classicisme -, il y a un intime, celui de I’expérience philosophique, qui

est aussi une ouverture sur les autres philosophies.

Comment faire de cette « conversion » du langage quelque chose de « vivant » ?

Iy a des passages que la philosophie a souvent négligés. Je pense a celui, souligné

par certains artistes, de I’émotion a la connaissance.

11



Une émotion n’est pas seulement passive, elle est aussi une conduite, elle nous
ouvre la voie, selon certains artistes, a des connaissances qui ne sont pas la suite
d’un ordre des raisons, mais d’une sorte de trait¢ des passions qui précede la
philosophie, et qui ne se réduit pas au classique « ¢tonnement ». L’une de ces
eémotions est le « je », ni empirique, ni absolu (c’est-a-dire indépendant des autres
«je»).

Cette émotion est multiple , et peut étre susceptible du paradoxe romantique dont

parlent les Russes.

Quels sont les liens entre les connaissances venues de 1’émotion et celles dérivant

d’un ordre des raisons ?

La distinction de I’auteur et du narrateur est classique dans la critique littéraire et
aussi dans la littérature elle-méme, nous 1’avons vu avec Dostoievski. Qu’en est-

il en philosophie et en musique ?

En philosophie, il y a une polyphonie (Bakhtine). De cet écheveau, on sait qu’il y
a de nombreux fils, mais auxquels on ne saurait donner un nom et une identité
definitive. Le probléme est le méme concernant les modeles, ils sont multiples
pour un « méme » phénomene, et 1’on ne peut savoir lequel est le bon sans
produire une théorie fausse (voir Henri Poincaré et Richard Feynman sur ce
point). Vouloir identifier un seul fil conduit ici non pas a une théorie fausse, mais

sans doute a faire un roman d’un texte qui s’y refuse.

En littérature, les « je » se multiplient, entre 1’auteur et le narrateur. Sans cela, le
texte ne tient pas, il est juste un rideau sur ce qu’il voudrait manifester. En
philosophie, ou la maitrise du systeme importe, la distinction est beaucoup plus
subtile et secréte. Elle est ressentie, mais peu explicitée, parce qu’elle semble
remettre en cause le « sérieux » de 1’écriture philosophique, et le rapporter a une

subjectivité qui ne la concerne pas.

12



Ce lien entre connaissance d’émotion et connaissance rationnelle, je I’appelle
« obscur cogito ». Obscur cogito qui admet ne pas comprendre toutes les
philosophies, obscur cogito plus proche de celui de Malebranche que de celui de
Descartes, obscur cogito dispersible et multiple, qui pourtant garantit la fidelité.
Obscur cogito qui, par son acceptation de la multiplicité de droit des philosophies,
nous immerge dans un romantisme, comme celui-ci était une sorte d’arriere-plan

de ce que nous créons actuellement.

Sur ce point, j’aimerais citer le beau livre de Frangois Noudelmann, Le Toucher
des philosophes, ou il montre comment il est difficile de se défaire du romantisme
et de la pulsion d’y retourner. Sartre écrivain s’occupe de Bériot et de
compositeurs qui lui sont contemporains, mais dans son intimité¢ de pianiste, il
joue du Chopin. Nietzsche qui a été intime de Wagner, compose a la manicre de
Schumann. Peut-étre le romantisme, dans son rapport au classicisme, répete-t-il
a sa facon les réles que I’atticisme et I’asianisme ont eu dans 1’antiquité, qui ont

fait que sur six siecles il est parfois difficile de dater les textes antiques.

Peut-étre méme la « non-musique » actuelle inspirée des ceuvres de Yacintho
Scelsi pourrait-elle étre traitée de romantique ? Je ne puis en décider moi-méme,
ni pour la « non-musique » ni pour les musiques actuelles tant par manque de
compétences, que par le fait qu’une telle décision n’a de sens que faite par un

compositeur — ce que je ne suis pas.

Multiplicité de droit des philosophies

Nous avons vu que la multiplicit¢ de droit conduit a une pragmatique
expérimentale des philosophies. Elle suppose que les philosophies sont proposées
comme hypotheses — « philosopher par hypotheses » . Cette idée exprimée déja

par Leibniz, permet de donner une autre chair ou une nouvelle dimension aux

13



notions d’auteur et de philosophe en philosophie. Nous transformons le couple

auteur et philosophe.

Obscur cogito et secret ouvert

J>appelle I’auteur philosophe un « obscur cogito », en référence a la généralisation
faite par Malebranche des cogitos aux sentiments, j’appelle une philosophie un
« secret ouvert », elle ne se cache en rien, mais il reste en elle quelque secret de
son expérience transcendantale — dés que I’on admet la multiplicité de droit des
philosophies.

« Obscur cogito » : que reste-t-il du cogito lorsque I’on n’utilise plus I’hypothese
de Dieu ? Rien ne I’éclaire du dehors, il n’est plus I’ « icone » du philosophe. 11
est juste son style, dont quelque chose reste toujours caché. On ne peut jamais
« dérouler » completement un style et lui donner son chiffre. On peut I’approcher,
mais il reste une marque noire et opaque. D’ou 1’idée d’un obscur cogito, qui
articule a la fois le travail du style mais aussi 1’allure implicite du matériau dans

la pensée du créateur, qui lui est partiellement donnée.

Il reste peut-Etre un « je », celui que tout le monde croit reconnaitre. Il n’est que
la sous-détermination contingente de toute ceuvre, son analyse le rapproche d’un
collectif de « je » : celui des autres philosophes, mais pas seulement, celui de tous
ceux qui agissent et pensent, sans distinction hiérarchique.

Il y a dans le romantisme un cogito qui est une variable vivante qui fait de ce qu’il
produit autre chose que du pur langage. Les liens entre 1I’obscur cogito et le secret
ouvert ne se confondent pas avec les structures de la philosophie : dualité et
transcendantal. Ils apportent une tout autre couleur et une tout autre musique a la

philosophie. A I’exemple de Kant, qui avait écrit un essai pour introduire en

14



philosophie les grandeurs négatives (1763), le romantisme pourrait introduire

couleurs et musiques dans les pratiques philosophiques.

Est-il possible de formuler des regles transcendantes qui permettent des
passages entre disciplines? Peut-on passer de la littérature a la philosophie, de la
musique a la philosophie ? Ou de la philosophie a la musique, comme I’a fait
Laruelle dans son Opéra de philosophies 7 Cela suppose de casser des regles, ce

qui modifie sans doute les textes.

Peut-on transférer ces regles a la musique ? Un écrivant qui agit dans le
compositeur ? La musique étant son « secret ouvert », tétmoin de I’expérience
intime de la pensée sans concept et de la musique — pour reprendre le mot de
Victor Hugo ? D’une pensée sans concepts et sans mots, qui suppose néanmoins

une €criture, un concret amalgame de pensée et de son ?

Quelques pratiques de I’invention (autres que la critique) : inconscient, ignorance,
manque, trou, variations, inconnu, les rapports entre des pratiques artistiques

différentes, qui sont autant de pistes.

Je propose ici quelques procédés d’invention a partir de témoignages venus aussi

bien de la philosophie, de la littérature, de la composition musicale.

La fonction de I'inconnaissance dans I'invention

L’inconnaissance comme principe de causalité

15



«Donc le nuage d’inconnaissance est la véritable imagination
transcendantale, la dissolution mystique de 1’unité ou de 1’unité originaire

synthétique de la réminiscience » (Tétralogos, 418).

Chez Dusapin : stratégies de 1’ignorance (p. 129)

« L’ignorance c’est presque une construction délibérée, qui est nécessaire »

(p- 127)

Selon Laruelle, le générique est une forme d’intuition nouvelle et finie

(Tétralogos, 416)

Trous, crétes, brumes et relations entre pratiques différentes (Jérome Guitton) :

« Creux, crétes : esthétiquement, les expériences ¢loignées soulignent les
reliefs de mon expérience la plus proche. Le terre accidentée de 1’écriture

est €clairée par des astres distants.

Réciproquement, nos trajets sur cette terre veulent apparaitre, peut-étre,
comme des lumieres dans quelques cieux étrangers. L’€crivain espere

susciter, en sculpture, quelques moments de jalousie. » (p. 6)

Berlin, 2022, a I’occasion d’une exposition de John Cornu, Muriel

Leray, Ivan Liovik Ebel, p. 6.

Absence, survol, vision depuis un lointain, manque de visibilité peuvent étre vus

comme des facteurs d’invention.

16



Méthode qui consiste a isoler un concept et a faire varier les connaissances qui
pourraient I'intégrer : C-K en philosophie (Armand Hatchuel)

Il s’agit de choisir des concepts (terre, liberté, ligne serpentine, monde,...) et de
les mettre en rapport avec des connaissances philosophiques pensées pour

d’autres concepts. Cela, ¢’est rechercher de I’inconnu=X.

Cela est possible, parce que les concepts sont des « v€hicules » entre a priori et

empirique (selon une idée de Muriel Mambrini-Doudet).

Cette méthode peut-elle étre transférée en musique, dans les termes de structure
et variations ? Peut-on supposer des véhicules sans concepts pour la musique ?
Véhicules qui permettent de passer du menuet au scherzo, par exemple, de Haydn

a Beethoven, comme le suggérait Barenboim dans 1’un de ses cours ?

Inconscient dans l'invention

Rythmes, pulsions qui ont tendance a défaire les autorités toutes faites. Le rythme
précede Pautorité de la langue. Remise en jeu de ce qui semble établi comme

autorite.
Pascal Dusapin :

« C’est sans doute parce que j’essaie de faire quelque chose qui touche
«¢a». En ce moment, je tente de trouver un point de faiblesse,
d’affaissement, de lacher ce qui résiste, de rejoindre les couches basses de

la conscience. Pour que ce soit fragile, sans défense. » (Entretiens, p. 104).
Pascal Dusapin

Flash, crises

Eclat, crise , Flash (Dusapin, p. 113)

17



Orientation et dynamique dans I'invention

Toutes ces pratique de I’invention supposent une orientation, une dynamique qui
depassent les possibilités du seul langage, méme dans les disciplines et arts qui

font usage du langage naturel.

Elles allient une pensée a une force d’invention. Leurs manifestations passent par
la mise en concrétude par ’amalgame de la pensée et d’un art particulier. Il y va,
en ce sens, de I’écrivant et du compositeur, qui sont confondus lors de I’écoute,

mais imperceptiblement distincts au moment de 1’€criture.

Reprenons la distinction entre connaissance produite par 1’émotion et celle
produite par 1’ordre de raisons. Se passant de concepts, le compositeur se trouve
a la créte de leur distinction. Il ne produit pas seulement de I’émotion passive,
mais un ensemble de mouvements qui peuvent étre interprétés dans de nombreux
registres, qui distinguent encore le compositeur de I’interpréte ou du chef

d’orchestre.

Avec cet essali, je fais I’hypothese que mes propositions sont compatibles avec les
conceptions du romantisme en musique. Je pense a Berlioz, auteur de ses
mémoires en sus de ses compositions. Mais je pense aussi a Wagner qui, dans ses
¢crits sur la musique, montre comment il est pass€ d’un usage occasionnel de la

parole dans sa musique a une invention de la poésie pleinement accordée a elle.

Je ne prétends pas dépasser le romantisme et proposer des universels pour la
musique, mais juste suggérer un générique qui permette de faire entendre
alternativement et parfois ensemble les voix du philosophe et celle du
compositeur, comme celle de ’interprete. Voix qui ne sont pas que du langage,

méme si le chant ne peut se passer de paroles.

18



La langue comme polyphonie et la voix humaine comme transcendantal

Permettez-moi de revenir a la Russie en reprenant la conception de la langue de
Liudmila Gogotishvili. Elle n’est pas une force intermédiaire de communication
ou de médiation. Passer de la langue a la mythologie (Losev), de la langue a la
polyphonie (Bakhtine) suppose une autre source d’énergie. A propos de Losev et
de Bakhtine, Liudmila a parlé de « dialogisme unilatéral », qui détruit les
oppositions classiques de la philosophie en s’appuyant sur la linguistique. Et elle
a mis ’accent sur 1’énergétisme que supposent les ceuvres de Losev et celle de

Laruelle, cette force de pensée les apparente.

Mais Ludmilla n’a pu malheureusement connaitre les changements entre la non-

philosophie et la philosophie non-standard.

La ligne serpentine, chére a Ravaisson! y devient plus verticale (...). Dans le
Tétralogos, qui est une montée de la caverne aux étoiles ou la métaphore est
transformée en « téléphore », la philosophie est vécue en « belle insonore » a
I’aide de la quantique, science sans objet naturel mais liée intimement au Réel, et
du générique, comme syntaxe inchoative et mélodie. Puis la philosophie devenue
para-musicale revient en une descente douce sur les humains donnant sens

musical a leur vécu. Le transcendantal n’y est autre que la voix humaine.

! Francois Laruelle, Phénoméne et Différence. Essai sur I'ontologie de Ravaisson, Paris, Klincksieck, 1971.

19



