
Local-global-obstructions

David Rabouin

Séminaire MAMUPHI

14 Février 2026



J'ai quasi peur que Votre Altesse ne pense que je 

ne parle pas ici sérieusement; mais cela serait 

contraire au respect que je lui dois, et que je ne 

manquerai jamais de lui rendre. Et je puis 

dire, avec vérité, que la principale règle que 

j'ai toujours observée en mes études, et 

celle que je crois m'avoir le plus servi pour 

acquérir quelque connaissance, a été que je 

n'ai jamais employé que fort peu d'heures, 

par jour, aux pensées qui occupent 

l'imagination, et fort peu d'heures, par an, à 

celles qui occupent l'entendement seul, et 

que j'ai donné tout le reste de mon temps au 

relâche des sens et

au repos de l'esprit.

Descartes à Elisabeth 1643 (AT III, 692-693)







Préfaisceaux d’ensembles sections (correspondant à tel ou tel germe)       recollement des sections (faisceau)

Du point de vue mathématique, les fibrés apparaissent comme une généralisation des fonctions, et sont 
eux-mêmes un cas particulier d’une structure plus générale : celle de faisceau











Un outil mathématique 
essentiel : Les Fibrés



nous ne désirons aucune chose parce que nous la jugeons bonne, mais [qu‘]au contraire 
nous appelons bonne la chose que nous désirons ; conséquemment, nous appelons 
mauvaise la chose que nous avons en aversion

(Eth III, 39, scol.)

Une remarque pour commencer : immanence va de pair, en 
éthique comme en géométrique, avec une approche intrinsèque :

Tournons nous maintenant vers Spinoza et l’utilisation de cet outillage 
conceptuel pour la constitution d’une éthique (immanente)…



Le programme

L’Éthique produit en philosophie un mouvement comparable

à celui des Disquisiones generales circa superficias curvas de Gauss: 

Spinoza y montre qu’on peut retrouver de manière intrinsèque et sans 

plonger notre monde dans quelque espace transcendant, une éthique en tous 

points comparable à celle que promouvaient ses amis «chrétiens sans 

Église»

La clé de la démonstration spinoziste est simple : au lieu de

considérer que le point de départ d’une « éthique » est la donnée

d’une norme valant sur tout l’espace affectif (au sens où elle déterminerait 

les désirs qui s’y trouvent plongés au moyen de valeurs

« extérieures »), on considère que c’est le désir qui est donné

primitivement comme système de valorisation « local ». Tout

le problème est alors de comprendre comment on constitue un

espace affectif qui puisse être qualifié « d’éthique » (c’est-à-dire

qui puisse récupérer une forme de cohérence d’ensemble caractérisant une 

manière de « bien vivre »).



• III. Def3 « Par affect, j’entends les affections d’un corps par lesquelles 
la puissance d’agir de ce corps est augmentée ou diminuée, aidée ou 
empêchée, et en même temps les idées de ces affections » (Per 
affectum intelligo corporis affectiones quibus ipsius corporis agendi
potentia augetur vel minuitur, juvatur vel coercetur et simul harum
affectionum ideas).

Qu’est-ce qu’un affect ?



III, 56 : « Autant il y a d’espèces d’objets qui nous affectent, 
autant il faut reconnaître d’espèces de joie, de tristesse et de 
désir, et en général de toutes les passions qui sont composées 
de celles-là ». 

À quoi Spinoza ajoute en guise de commentaire : « Quant aux 
autres espèces d’affects, je ne puis les expliquer ici (parce 
qu’elles sont aussi nombreuses que les espèces d’objets), et je 
pourrais le faire que ce serait inutile. Car pour le but que nous 
nous proposons en ce moment, qui est de déterminer la force 
des affects et celle de l’esprit dans sa puissance à les 
déterminer, il suffit d’avoir une définition générale de chaque 
affect.

Il suffit, dis-je, de comprendre les propriétés générales des 
affects et de l’esprit pour déterminer quelle est la nature et le 
degré de la puissance que l’esprit possède pour modérer et 
contenir les passions. Ainsi donc, bien qu’il y ait une grande 
différence entre tel et tel affect d’amour, de haine ou de désir, 
par exemple, entre l’amour qu’on a pour ses enfants et celui 
qu’on a pour une épouse, il n’est point nécessaire à notre objet 
de connaître ces différences, et de pousser plus loin la 
recherche de la nature et de l’origine des affects.

L’objet n’est pas important… il est ce sur quoi se pose un affect et le spécifie… mais le fonctionnement lui-
même (joie, tristesse, désir) en est indépendant….



III. Def3 « Par affect, j’entends les affections d’un corps 
par lesquelles la puissance d’agir de ce corps est 
augmentée ou diminuée, aidée ou empêchée, et en 
même temps les idées de ces affections » (Per 
affectum intelligo corporis affectiones quibus ipsius
corporis agendi potentia augetur vel minuitur, juvatur
vel coercetur et simul harum affectionum ideas).

+

-

Direction (« objet », 
« couleur » d’un affect

Etalon (permet une idée de 
l’importance d’un affect)

Direction + unité= 
évaluation d’un affect ou 
« représentation » d’un 
affect



La logique des affects 

Un affect a 
une direction 
et une 
grandeur

Un affect peut en 
neutraliser un autre

+
-

On peut évaluer dans 
quelle direction tendent 
plusieurs affects

+

+

+

-

-

- -





19 years

End of the War, in 
the Navy

« Now », 
Jimmie is 49

Preserved Memory Lost Memory
Short term
Memory

Birth

« Il s’étonnait, ou bien restait indifférent – car c’était réellement un homme qui n’avait pas d’“hier”. 
Ses écrits restaient, si j’ose dire, déconnectés et déconnectants, ne pouvant en aucun cas lui rendre le 
sens du temps ou de la continuité. Pire, ils étaient insignifiants (“OEufs au petit déjeuner” – “Regardé 
un jeu de base ball à la tv”), et ne touchaient jamais le fond de son être… Mais existait-il un fond, la 
profondeur d’un sentiment ou d’une pensée durable chez cet homme sans mémoire, ou en était-il 
réduit à une sorte de radotage “humien”, à une simple succession d’impressions et d’événements 
sans lien entre eux ? »

(Oliver Sacks L’Homme qui prenait sa femme pour un chapeau (1985, tr. fr. Seuil, 1992). p. 56).

Pourquoi ne pas écraser les variations affectives dans l’espace de base ? Un exemple typique où l’espace de 
base montre son autonomie : le cas de Jimmie G (Syndrôme de Korsakoff)



Un espace affectif…



PROPOSITION XXV
Le suprême effort de l'Âme et sa suprême vertu est de connaître les choses 
par le troisième genre de connaissance.
DÉMONSTRATION
Le troisième genre de connaissance va de l'idée adéquate de certains 
attributs de Dieu à la connaissance adéquate de l'essence des choses (voir 
la définition de ce genre de connaissance dans le Scolie 2 de la Prop. 40, p. 
II) ; et plus nous connaissons les choses de cette manière, plus (Prop. 
précéd.) nous connaissons Dieu ; par suite (Prop. 28, p. IV), la suprême 
vertu de l'Âme c'est-à-dire (Défin. 8, p. IV), la puissance ou la nature de 
l'âme, ou, ce qui revient au même (Prop. 7, p. III), son suprême effort est de 
connaître les choses par le troisième genre de connaissance. C.Q.F.D.
PROPOSITION XXVI
Plus l'Âme est apte à connaître les choses par le troisième genre de 
connaissance, plus elle désire connaître les choses par ce genre de 
connaissance
PROPOSITION XXVII
De ce troisième genre de connaissance naît le contentement de l'Âme le 
plus élevé qu'il puisse y avoir.

En route vers la béatitude

Un résultat important : on récupère déjà la théorie de la béatitude, qui est indépendante de l’existence ou non d’un 
point de vue global



Un problème : comment définir une connexion sur cette espace ? (une 
manière de comparer les affects en différents lieux)



Conatus II

• III, 6: Toute chose, autant qu'il est en elle, s'efforce de persévérer 
dans son être.

Unaquæque res quantum in se est, in suo esse perseverare
conatur.

• III, 7: L'effort par lequel toute chose tend à persévérer dans son 
être n'est rien de plus que l'essence actuelle de cette chose.

Conatus quo unaquæque res in suo esse perseverare conatur, nihil 
est præter ipsius rei actualem essentiam

Le conatus a deux sens : local et connexion….



Résultats
Et questions ouvertes :

- Peut-on envisager des classifications des types d’espaces 
affectifs ?

- Peut-on imaginer des espaces « éthiques » correspondant ? 



III. Quelques réflexions éparses sur le local et l’obstruction….

D. Rabouin, « Universel local. Achèvement du (néo-)spinozisme français ou

‘Français, encore un effort pour être systématiques !’ », Les Temps modernes

2015/1 (n° 682), numéro spécial : « La philosophie française a-t-elle l’esprit de

système ? », pp. 20-47.


	Slide 1: Local-global-obstructions
	Slide 2
	Slide 3
	Slide 4
	Slide 5
	Slide 6
	Slide 7
	Slide 8
	Slide 9
	Slide 10
	Slide 11
	Slide 12
	Slide 13
	Slide 14
	Slide 15
	Slide 16
	Slide 17
	Slide 18
	Slide 19
	Slide 20
	Slide 21
	Slide 22
	Slide 23
	Slide 24

